

فتنبخوارج شيخ الاسلام ڈاکٹر محیطا هرالقادي

### جمله حقوق تجق تحريكِ منهاخُ القرآن محفوظ مين

دهشت گردی اور فتنهٔ خوارِج شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کا مبسوط تاریخی فتویٰ

إمهمامِ إشاعت : فريدِ ملّت لَّ رِيسر ج إنستى شيوك Research.com.pk

: منهاخُ القرآن يرنٹرز، لا ہور

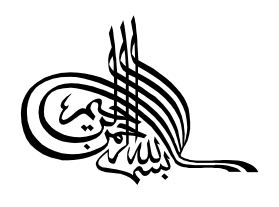
اشاعت أوّل : جنوري 2010ء

5,000 : تعداد



# مِنهاجُ القرآن پِبليكيشنز

365- ايم، ما ول ثاون لا مور، فون: 35168514، 140-140 (492-42+) يوسف ماركيث، غزني سٹريث، أردو بازار، لا هور، فون: 37237695 (42-92+) www.Minhaj.org - sales@Minhaj.org



مَوُلاَى صَلِّ وَسَلِّمُ دَآئِمًا اَبَدًا عَلَى حَبِيْبِكَ خَيْرِ الْخَلْقِ كُلِّهِم مُحَمَّدُ سَيِّدُ الْكُونَيْنِ وَالثَّقَلَيْنِ وَالْفَرِيْقَيْنِ مِنْ عُرْبٍ وَّمِنْ عَجَم

﴿ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَ بَارَكَ وَسَلَّمَ ﴾

حکومت پنجاب کے نوٹیفکیشن نمبر ایس او (پی۔۱) ۱-۱/۸۰ پی آئی
وی، مؤر دیہ ۳۱ جولائی ۱۹۸۴ء؛ حکومت بلوچتان کی چھی نمبر ۸۵-۲-۲۰-۲۰ جزل
وایم ۱/ ۹۷-۲۰-۷۰، مؤر دیم ۲۲ دیمبر ۱۹۸۵ء؛ حکومت شال مغربی سرحدی صوبہ
کی چھی نمبر ۲۲۱ ۲۲ این۔۱/ اے ڈی (لائبریری)، مؤر دیہ ۲۰ اگست
کی چھی نمبر ۱۲۲۲۱ این۔۱/ اے ڈی (لائبریری)، مؤر دیہ ۲۰ اگست
۱۹۸۲ء؛ اور حکومت آزاد ریاست جمول و کشمیر کی چھی نمبرس ت/ اِنظامیہ
۳۲-۲۱ ۸۰۱ مؤر دیم ۲ جون ۱۹۹۲ء کے تحت ڈاکٹر محمد طاہرالقادری کی
تصنیف کردہ کتب تمام سکولز اور کالجز کی لائبریریوں کے لئے منظور شدہ ہیں۔

# فليرس

| صفحہ       | عنوانات                                             |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ۲۳         | 🔹 حرف ِ آغاز                                        |
| ۲۸         | ذہنوں میں اُٹھنے والے سوالات اور اُن کے مخضر جوابات |
| ra         | مُسنِ نیت سے بدی نیکی نہیں بن سکتی                  |
|            | باب اُوّل                                           |
| ایم        | إسلام كالمعنى ومفهوم                                |
| ۳۳         | ا۔ اسلام دینِ اُمن وسلامتی ہے                       |
| 44         | ۲۔ دینِ اِسلام کے تین درجات                         |
| ۴۹         | (۱) لفظِ اسلام کا لغوی معنی اور شخقیق               |
| 45         | (٢) لفظِ ايمان كا لغوى معنى اور تحقيق               |
| <b>∠</b> ۲ | (٣) لفظِ احسان كا لغوى معنى اور تحقيق               |
| ۸۷         | خلاصه کلام                                          |
|            |                                                     |

| صفحه | عنوانات                                                   |
|------|-----------------------------------------------------------|
|      | باب دوم                                                   |
| 19   | مسلمانوں کے متل کی ممانعت                                 |
|      | <u>فصل اوّل</u>                                           |
| 91   | مسلمانوں کے جان و مال کا اِحترام                          |
| 91   | ا۔مومن کی حرمت کعبہ کی حرمت سے زیادہ ہے                   |
| 91~  | ۲۔مسلمان کی طرف ہتھیار ہے محض اشارہ کرنا بھی منع ہے       |
| 79   | ۳۔مسلمانوں کے قتل اور فساد انگیزی کی ممانعت               |
| 9∠   | ۳۔ دورانِ جنگ کسی شخص کے اظہارِ اسلام کے بعد اس کے قتل کی |
|      | ممانعت                                                    |
| 1+1  | ۵۔ دہشت گردوں کی معاونت بھی جرم ہے                        |
| 1+1  | ٧-مساجد پر حملے كرنے والے سب سے بڑے ظالم ہيں              |
|      | فصل دوم                                                   |
| 1+0  | مسلمانوں کواذیت دینے اور قتل کرنے کی سزا                  |
| 1+4  | ا۔ایک مومن کاقتل بوری دنیا کی تباہی سے بڑا گناہ ہے        |
|      |                                                           |



| صفحہ | عنوانات                                                           |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| 1•٨  | ۲۔ انسانی جان کا قتل مثل ِ کفر ہے                                 |
| 111  | س_مسلمانوں کا قتلِ عام <i>کفر</i> یہ <del>فع</del> ل ہے           |
| 111  | ۴ _قتل، شرک کی طرح ظلم عظیم ہے                                    |
| 114  | ۵۔خون خرابہ تمام جرائم سے بڑا جرم ہے                              |
| 14+  | ۲۔ مسلمانوں کو (بم دھاکوں یا دیگر طریقوں سے) جلانے والے جہنمی ہیں |
| 177  | ے۔مسلمان کوفتل کرنے والے کی کوئی عبادت قبول نہیں ہوگی             |
| 1711 | ۸۔مسلمانوں کو تکایف دینے والے کے لیے عذاب جہنم                    |
|      | فصل سوم                                                           |
| 172  | خود کشی فعل حرام ہے                                               |
| 179  | ا۔خودکشی کی ممانعت وحرمت                                          |
| 177  | ۲۔خودکشی کرنے والے پر جنت حرام ہے                                 |
| ١٣٣  | خلاصه کلام                                                        |
|      |                                                                   |
|      |                                                                   |
|      |                                                                   |
|      |                                                                   |

| صفحه | عنوانات                                                        |
|------|----------------------------------------------------------------|
| , w  | <b>باب سوم</b><br>غیرمسلموں کے قتل عام اور ایذا رسانی کی       |
| 12   | میر مستموں سے ک عام اور ایدا رسای ک<br>ممانعت                  |
| 114  | ا۔غیرمسلم شہریوں کے قتل کی ممانعت                              |
| ا۲۱  | غیر مسلم شہری کے قاتل پر جنت حرام ہے                           |
| ١٣٣  | ۲۔ غیرمسلم سفارت کاروں کے قتل کی ممانعت                        |
| ١٢۵  | ۳۔غیرمسلم مذہبی رہنماؤں کے قتل کی ممانعت                       |
| ١٣٦  | ۳ _مسلم اور غیرمسلم کا قصاص اور دیت برابر ہے                   |
| 10+  | ۵۔ ایک غیرمسلم کے ظلم کا بدلہ دوسروں سے لینے کی ممانعت         |
| 101  | ۲ ۔ غیرمسلم شہریوں کا مال لوٹنے کی ممانعت                      |
| 124  | غیرمسلم شہری کا مال چرانے والے پر بھی اسلامی حد کا نفاذ ہو گا  |
| 100  | ۷۔غیرمسلم شہریوں کی تذلیل کی ممانعت                            |
| 101  | حضور ملی آیتیم کی طرف سے مظلوم غیر مسلم شہری کی وکالت کا اعلان |
| 109  | ٨ ـ غير مسلم شهر يول كا اندروني و بيروني جارحيت سے تحفظ        |
| 14+  | غیرمسلم شہر یوں کی اندرونی ظلم و تعدی سے حفاظت                 |

| صفحه | عنوانات                                                       |
|------|---------------------------------------------------------------|
| 17+  | غیرمسلم شہر یوں کی بیرونی جارحیت سے حفاظت                     |
| 141  | <b>باب چھاڑم</b><br>دورانِ جنگ بھی غیر مسلموں کے تل ِ عام اور |
|      | دہشت گردی کی ممانعت                                           |
| 174  | ا۔غیرمسلم عورتوں کے قتل کی ممانعت                             |
| 179  | ۲۔ غیرمسلموں کے بچوں کے قتل کی ممانعت                         |
| 124  | ۳۔ غیرمسلم بوڑھوں کے قتل کی ممانعت                            |
| 124  | ہ۔ غیرمسلم مٰدہبی رہنماؤں کے قتل کی ممانعت                    |
| 149  | ۵۔ غیرمسلم تا جروں اور کاشت کاروں کے قتل کی ممانعت            |
| 1/1  | ۲ ۔ غیرمسلم خدمت پیشہ افراد کے قتل کی ممانعت                  |
| 111  | ے۔غیرمحارب غیرمسلموں کے تل کی ممانعت                          |
| ١٨٢  | ۸۔ غیرمسلموں کے خلاف شب خون مارنے کی ممانعت                   |
| ١٨۵  | 9۔غیرمسلموں کو آگ میں جلانے کی ممانعت                         |
| ۱۸۷  | ۱۰۔ دشمنوں کے گھروں میں گھنے اور لوٹ مار کرنے کی ممانعت       |
|      |                                                               |

| صفحہ        | عنوانات                                                  |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 1/19        | اا۔ رشمن کے مویشیوں، فصلوں اور املاک کو نقصان پہنچانے کی |
|             | ممانعت                                                   |
| 1911        | خلاصه بحث                                                |
|             | باب پنجم                                                 |
| 190         | غیر مسلموں کے جان و مال اور عبادت گاہوں کا               |
|             | تفظ                                                      |
|             | فصل اَوَّل                                               |
| 19∠         | عہدِ رسالت مآب طَيْنَاتِم اور عهدِ خلفا سے راشدین میں    |
|             | غيرمسلم شهريون كالتحفظ                                   |
| 199         | ا۔عہدِ رسالت مآب ﷺ میں غیر مسلم شہریوں کا تحفظ           |
| <b>r+r</b>  | ۲۔عہدِ صدیقی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت      |
| r+0         | ۳۔عہدِ فاروقی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت     |
| <b>r</b> •∠ | (۱) غیر مسلم شہر یوں سے ٹیکس کی وصولی میں نرمی           |
| r+9         | (۲) معذور، بوڑھے اورغریب غیرمسلم شہریوں کے لئے وظا کف    |
| 717         | ۴۔عہدِعثانی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حثیت        |

| صفحہ                | عنوانات                                                           |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 111                 | ۵۔عہدِ علوی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت                |
| 110                 | ٢۔ عہدِ عمر بن عبدالعزیز ﷺ میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت |
|                     | فصل دوم                                                           |
| <b>11</b> 4         | غیرمسلموں پر اپنا عقیدہ مسلط کرنے اور اُن کی عبادت                |
|                     | گاہیں منہدم کرنے کی ممانعت                                        |
| 719                 | ا۔اپنے مذہب پر قائم رہنے اوراس پرعمل کرنے کی مکمل آ زادی          |
| 777                 | ۲۔ مذہبی اِختلاف کی بنا پر کسی غیر مسلم کی جان و مال کو تلف کرنا  |
|                     | حرام ہے                                                           |
| 777                 | ۳۔ غیر مسلموں کی عبادت گاہوں کا تحفظ سنتِ محمدی ملی ﷺ ہے          |
| 770                 | ہ ۔ غیر مسلموں کی عبادت گاہوں کا تحفظ لازم ہے                     |
| <b>۲</b> ۲ <u>∠</u> | ۵_مسلم اکثریتی علاقول میں بھی واقع غیر مسلم عبادت گاہیں مسار      |
|                     | کرنے کی ممانعت                                                    |
|                     | فصل سوم                                                           |
| 779                 | اِسلامی ریاست میں غیر مسلم شہر یوں کے بنیادی حقوق                 |
|                     | سے متعلق قواعد (Legal Maxims)                                     |
|                     |                                                                   |

| صفحہ         | عنوانات                                                                            |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| rmm          | باب ششم<br>مسلم ریاست اورنظم اِجتماعی کے خلاف مسلح<br>بغاوت کی ممانعت              |
| rra          | فصل اُوّل<br>بغاوت کیا ہے اور باغی کون ہوتا ہے؟<br>(اِصطلاحات، تعریفات اور علامات) |
| 772          | ا۔ بغاوت کی لغوی تعریف                                                             |
| 114          | ۲۔ بغاوت کی اصطلاحی تعریف                                                          |
| <b>11</b> 7+ | (۱) فقہائے احناف کے ہاں بغاوت کی تعریف                                             |
| 200          | (۲) فقہائے مالکیہ کے ہاں بغاوت کی تعریف                                            |
| rra          | (۳) فقہائے شافعیہ کے ہاں بغاوت کی تعریف                                            |
| ۲۳۸          | (۴) فقہائے حنابلہ کے ہاں بغاوت کی تعریف                                            |
| 10+          | (۵) فقہائے جعفریہ کے ہاں بغاوت کی تعریف                                            |
| 787          | (۲) معاصر علاء کے ہاں بغاوت اور دہشت گردی کی تعریف                                 |

| صفحہ        | عنوانات                                                        |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| 707         | ۳۔حرابہ اور محاربین کی اصطلاحی تعریف                           |
| <b>7</b> 02 | م ۔ باغیوں کی علامات                                           |
|             | فصل دوم                                                        |
| 747         | جرم ِ بغاوت کی سنگینی اور اس کی سزا                            |
| 740         | المسلح بغاوت سكين جرم كيول؟                                    |
| 749         | انهم نکنته                                                     |
| <b>1</b> 2+ | ۲۔ مسلم اجتماعیت کے خلاف مسلح گروہ بندی پر رسالت مآب ساتھیں    |
|             | کی مذمت                                                        |
| <b>7</b> 20 | ۳۔ بغاوت پر اکسانے والوں کے لئے عذاب جہنم کی وعید              |
| <b>r</b> ∠9 | ۴۔عصبیت پرمنی نعرہ لگا کرفتل و غارت گری کرنے والوں کے لئے تھکم |
| ۲۸۰         | ۵۔مسلمانوں کو اعتقادی اِختلاف کی بنا پرقتل کرنے کی مذمت        |
|             | فصل سوم                                                        |
| 71          | فاسق حکومت کے خلاف قبال کی شرعی حیثیت                          |
| 110         | ا۔ کفر صریح کے بغیر حکومت کے خلاف بغاوت کی ممانعت              |
| raa         | ۲۔مسلمانوں پر ہتھیاراٹھانا کفریہ ممل ہے                        |

| صفحہ  | عنوانات                                                        |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 11/19 | س۔ فاسق حکومت تبدیل کرنے کا شرعی اور آئینی راستہ (ایک          |
|       | مغالطے کا ازالہ )                                              |
|       | فصل چہارم                                                      |
| 799   | دہشت گردی اور بغاوت کے خلاف ائمہار بعہ و دیگر                  |
|       | ا کابرینِ اُمت کے فتاویٰ                                       |
| ٣٠١   | ا۔ دہشت گردوں سے قبال پر امام اعظم ابو حنیفہ ﷺ کا فتو کی       |
| ٣+٢   | مسلح بغاوت پر امام طحاویؓ کا فتو یٰ                            |
| ۳۰ ۴۰ | ۲۔ دہشت گردوں کے خلاف امام ما لک ﷺ کا فتو کی                   |
| ۳+4   | س۔ دہشت گرد باغیوں کے خلاف امام شافعی ﷺ کا فتو کی              |
| ٣٠٧   | ۳۔ مسلح بغاوت کے خلاف امام احمد بن حنبل ﷺ کاعمل اور فتو کی     |
| ۳1٠   | ۵۔ بعناوت کے بارے میں امام سفیان تورک کا فتو کی                |
| ۳1٠   | ٧۔ بغاوت کے بارے میں امام ماوردکؓ کا فتو ک                     |
| 411   | ے۔ دہشت گردوں کی سر کو بی واجب ہے: امام سرحسیؓ کا فتو کی       |
| MIM   | ٨_ دہشت گردوں کوفل کر دینا جا ہیے: امام کاسانی کا فتوی         |
| ۳۱۴   | 9۔ بغاوت کے خاتمے تک جنگ جاری رکھی جائے: امام مرغینائی کا فتوی |
|       |                                                                |

| صفحہ        | عنوانات                                                                            |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 710         | ۱۰ مسلح بغاوت کرنے والے کافر و مرتد ہیں: امام ابن قدامہ کا فتو ک                   |
| ۳۱۲         | اا۔ باغیوں کے قتل پر صحابہ کا اجماع ہے: امام نووی ؓ کا فتویٰ                       |
| سا∠         | ۱۲۔ دہشت گردوں کے خلاف حکومت سے تعاون: فمآوی تا تارخانیہ                           |
| ۳۱۸         | ۱۳۔ باغیوں کے خلاف جنگ حکومت پر لازم ہے: امام ابراہیم بن<br>مفلح الحسنبلی کا فتویٰ |
| ۳۲٠         | ۱۴ - علامه زين الدين ابن نجيمٌ كا فتو ي                                            |
| 471         | ۱۵۔ علامہ جزیری کا فتو کی                                                          |
|             | فصل پنجم                                                                           |
| ٣٢٣         | باغیوں کے بارے میں معاصر سلفی علماء کے فتاوی                                       |
| 20          | ا۔ دہشت گرد دورِ حاضر کے خوارج ہیں: ناصر الدین البانی کا فتو کی                    |
| <b>M</b> 12 | ٢_مسلمانوں کو کافر قرار دینا خوارج کی علامت ہے: ﷺ عبداللہ بن باز                   |
|             | کا فتوی                                                                            |
| ٣٣.         | س۔ دور حاضر کے دہشت گرد جاہلوں کا ٹولہ ہے: شیخ صالح الفوزان کا                     |
|             | فتوى                                                                               |
| ٣٣٢         | ۳۰ دہشت گردانه کارروائیاں جہاد نہیں: مفتی نذری <sup>حسی</sup> ن دہلوی کا           |
|             | فتوى                                                                               |

| صفحہ        | عنوانات                                                                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٩         | خلاصہ بحث                                                                   |
|             | باب هفتم                                                                    |
| <b>MM</b> 2 | فتنہ خوارج اور عصر حاضر کے دہشت گرد                                         |
|             | فصل اَوَّل                                                                  |
| ٣٣٩         | فتنه خوارِج کا آغاز، عقائد ونظریات اور بدعات                                |
| 464         | ا۔خوارج کا تعارف                                                            |
| mra         | ۲۔ فتنه خوارج ( قرآن حکیم کی روشن میں )                                     |
| ٣٣٦         | (۱) خوارج اَہلِ زیغ ( کج رَو) ہیں                                           |
| ٣٣٩         | (۲) خوارج سیاه رُو اور مرمد ہیں                                             |
| ۳۵۱         | (۳) خوارج فتنه پروراور کینه ور ہیں                                          |
| rar         | (۴) خوارج الله و رسول مُنْ الله عنه برسر پیکار بین اس کئے واجب<br>القتل بیں |
| raa         | (۵) خوارج فتنه پرور اور مستحق لعنت ہیں                                      |
| ray         | (۲) خوارِج حسنِ عمل کے دھوکے میں رہتے ہیں                                   |
| <b>r</b> 09 | ٣- فتنه خوارج كا آغاز: عهدِ رسالت مآب طيفيهم ميں                            |

| صفحہ        | عنوانات                                             |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| ۳4٠         | خوارج کے فتنے کا آغاز گستاخی رسول مٹھائیکھ سے ہوا   |
| <b>777</b>  | ۴۔عہدِ عثانی میں فتنہ خوارج کی فکری تشکیل           |
| ۳۲۵         | ۵۔عہد علوی میں خوارج کا تحریکی آغاز                 |
| <b>7</b> 22 | ۲۔خوارج کے عقائد ونظریات                            |
| ٣٨٦         | ۷۔خوارج کی ذہنی کیفیت اور نفسیات                    |
| <b>m</b> 91 | ٨۔ خوارج مذہبی جذبات بھڑ کا کر کس طرح ذہن سازی کرتے |
|             | تع:                                                 |
| <b>4</b> 92 | ۹۔خوارج کی نمایاں بدعات                             |
| ٣99         | امام ابو بکر الآ جری کی شخفیق                       |
|             | فصل دوم                                             |
| <b>۴+</b> ۷ | دہشت گردخوارج کے بارے میں فرامینِ رسول ملی ایکی     |
| ۱۲۱۱        | ا۔'' دہشت گرد بظاہر بڑے دین دار نظر آئیں گے''       |
| MV          | ۲۔''خوارج کا نعرہ عامۃ الناس کوحق محسوس ہوگا''      |
| ۲۲۲         | س۔''خوارج دہشت گردی کے لیے brain washed کم سِن      |
|             | لڑکوں کو استعمال کریں گے''                          |
|             |                                                     |

| صفحہ        | عنوانات                                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| ~12         | ۴۔ ''خوارج کا ظہور مشرق سے ہوگا''                         |
| اسم         | ۵۔''خوارج دجال کے زمانے تک ہمیشہ نکلتے رہیں گے''          |
| ۴۳۵         | ۲۔''خوارج دین سے خارج ہوں گے''                            |
| ∠۳۲         | 2۔'' خوارج جہنم کے کتے ہول گے''                           |
| وسم         | ۸۔'' دہشت گرد خارجی گروہوں کی ظاہری دین داری سے دھو کہ نہ |
|             | کھایا جائے''                                              |
| سهماما      | ٩-''خوارج شرارِ خلق ہیں''                                 |
| <u>የ</u> ዮለ | نهایت اُنهم نکته                                          |
| ٩٣٩         | ۱۰۔ فرمانِ نبوت: فتنه خوارج کی مکمل سرکو بی کی جائے       |
| ٩٣٩         | (۱)''خوارج کا کلیتًا خاتمہ واجب ہے''                      |
|             | (۲) اُئمُه حدیث کی اہم تصریحات                            |
| 44          | (٣) دہشت گردوں کے خاتمے کے لیے قومِ عاد اور قومِ ثمود سے  |
|             | تمثیل کی حکمت                                             |
| 44Z         | اا۔''خوارج کوقل کرنے پر اَجرعظیم ہے''                     |
| 449         | ۱۲_ دہشت گرد خارجیوں کی علامات – مجموعی تصویر             |
|             |                                                           |
|             |                                                           |

| صفحہ         | عنوانات                                              |
|--------------|------------------------------------------------------|
|              | فصل سوم                                              |
| rz9          | خوارج کی تکفیراور وجوبِ قتل پرائمهٔ دین کی تصریحات   |
| ۲۸۳          | تکفیرِ خوارج ہے متعلق دومعروف اقوال پر ائمہ کے فتاوی |
| ML           | پہلا قول: خوارج پر حکم تکفیر کا إطلاق                |
| ۳۸۷          | (۱) امام بخاری                                       |
| ۴ <b>۹</b> ۰ | (۲) امام ابن جریر الطبر ی                            |
| M91          | (۳) امام محمد بن محمد الغزالي                        |
| 495          | (۴) قاضی ابو بکر بن العربی المالکی                   |
| 494          | ۵) قاضى عياض المالكي                                 |
| ۲۹۲          | (۲) امام ابوالعباس القرطبي                           |
| ۵۰۰          | (۷) علامه ابنِ تيميه                                 |
| ۵+۱          | (٨) امام تقى الدين السبكي                            |
| ۵۰۳          | (۹) امام شاطبی المالکی                               |
| ۲+۵          | (۱۰) امام ابن البز از الكردري الحقفي                 |
| D+4          | (۱۱) امام بدر الدين العينى الحقى                     |
| ۵+۷          | (۱۲) امام احمد بن محمد القسطلاني                     |
|              |                                                      |

| صفحه | عنوانات                                                    |
|------|------------------------------------------------------------|
| ۵۰۸  | (۱۳۳) ملاعلی القاری                                        |
| ۵+9  | (۱۴۷)شچ عبد الحق محدث دہلوی                                |
| ۵+9  | (۱۵) شاه عبدالعزیز محدث دہلوی                              |
| ۵۱۰  | (۱۲) علامه ابن عابدین شامی                                 |
| ۵۱۱  | (۱۷) علامه عبد الرحمان مبارك بوري                          |
| ۵۱۱  | دوسرا قول: خوارج پر حکم بغاوت کا اِطلاق                    |
| ۵۱۳  | (۱) امام اعظم ابوحنیفه 🕮                                   |
| ۵۱۴  | (۲) امامشمس الدين السزهسي                                  |
| ۵۱۵  | (۳) حافظ ابن حجر عسقلانی                                   |
| ۵۱۷  | (۴) امام احمد رضا خان ً                                    |
| ۵۱۸  | خوارج کے وجوبِ قتل اور اس کے اِجماع پر اُئمہ حدیث کے دلائل |
| ۵۲۲  | (۱) قاضی عیاض المالکی                                      |
| ٥٢٣  | (۲) ابن مهیر ه الحسنبی                                     |
| arr  | (۳) علامه ابن تیمیه                                        |
| ۵۲۵  | (۴ <sup>)</sup> حافظ ابن حجر عسقلانی                       |
| ۵۲۵  | خارجی دہشت گردوں سے جنگ کرنے والے فوجیوں                   |
|      | کے لیے اُجرعظیم                                            |
|      |                                                            |

| صفحہ | عنوانات                                                      |
|------|--------------------------------------------------------------|
| ۵۲۹  | خوارج کے بارے میں علامہ انور شاہ کاشمیری اور علامہ شبیر احمد |
|      | عثانی کا موقف                                                |
|      | فصل چہاڑم                                                    |
| محم  | عصر حاضر کے دہشت گرد''خوارج'' ہیں                            |
| ۵۳۸  | ا۔خوارِج اِنسانوں کی شکل میں خونخوار بھیڑیے ہیں              |
| ۵۳۱  | ۲۔خوارج کے شلسل کے بارے میں علامہ ابن تیمیہ کی تحقیق         |
| ۵۳۲  | ۳۔خوارج کی پشت پناہی کرنے والوں کی مذمت                      |
| pag  | ۹- أهم فقهى نكته: وهشت گردول پر خوارج كا إطلاق               |
|      | اِجتہادی نہیں،منصوص ہے                                       |
| ۵۳۹  | خلاصه کلام                                                   |
|      | باب هشتم                                                     |
| ۵۵۱  | مسلم ریاست میں إعلاءِ کلمه حق کا پُرامن منهاج                |
| ۵۵۳  | ا _ قرآن ميں أمر بالمعروف ونهى عن المنكر كائحكم              |
| ۵۵۵  | أمر بالمعروف ونہی عن المنکر کے لئے اجتماعی جد و جہد          |
| raa  | ٢ ـ أحاديث ميں أمر بالمعروف ونهى عن المنكر كا حكم            |
|      |                                                              |

| صفحه         | عنوانات                                           |
|--------------|---------------------------------------------------|
| ۵۵۹          | برائی کو رو کئے کے تین درجات کا بیان              |
| الاه         | برائی کو ہاتھ سے رو کئے کا مفہوم                  |
| ٦٢۵          | ۳ خلم و نا إنصافی کے خلاف سیاسی و جمہوری جد و جہد |
|              | بابنهم                                            |
| ۵۷۱          | دعوتِ فكر و إصلاح                                 |
| ۵۷۵          | ا۔ اہلِ اِقتدار کی توجہ کے لئے                    |
| ۵ <u>۷</u> 9 | ۲۔ عالمی طاقتوں کے لئے                            |
| ۵۸۰          | ۳۔ وارثانِ منبر ومحراب سے گزارش                   |
| ۵۸۴          | اہلِ خانقاہ سے اِلتماسِ توجہ                      |
| ۵۸۷          | 🤹 مآ خذ ومراجع                                    |
|              |                                                   |
|              |                                                   |
|              |                                                   |
|              |                                                   |
|              |                                                   |

## حرف آغاز

گزشتہ کئی سالوں سے دہشت گردی کی اذیت ناک لہر نے امتِ مسلمہ کو بالعموم اور پاکتان کو بالحضوص بدنام کر رکھا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ جہاں مسلمان مجموعی طور پر دہشت گردی کی فدمت اور مخالفت کرتے ہیں اور اسلام کے ساتھ اس کا دور کا رشتہ بھی قبول کرنے کو تیار نہیں ہیں، وہاں کچھ لوگ اس کی خاموش حمایت بھی کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ یہ لوگ اس کی تھلم کھلا فدمت و مخالفت کی بجائے موضوع کو خلط مجث کے ذریعے الجھا دیتے ہیں۔ دہشت گردی کے قومی، علاقائی اور بین الاقوامی اسباب میں عالمی مطلح پر بعض معاملات میں مسلمانوں کے ساتھ نا اِنصافی، بعض خطوں میں بالا دست طاقتوں کے دُم رے معیارات اور کئی ممالک میں شدت پسندی کے خاتمے کے لئے طویل المیعاد جارحیت جیسے مسائل بنیادی نوعیت کے ہیں۔

اسی طرح دہشت گردوں کی طرف سے مسلح فساد انگیزی، انسانی قتل و غارت گری، دنیا بھر کی بے گناہ اور پُرامن انسانی آبادیوں پر خودش حملے، مساجد، مزارات، تعلیمی اداروں، بازاروں، سرکاری عمارتوں، ٹریڈسنٹروں، دفاعی تربیتی مرکزوں، سفارت خانوں، گاڑیوں اور دیگر پبلک مقامات پر بم باری جیسے انسان دشمن، سفاکانہ اور بہیانہ اقدامات روز مرہ کا معمول بن چکے ہیں۔ یہ لوگ آئے دن سینکڑوں ہزاروں معصوم جانوں کے بدرلیخ قتل اور انسانی بربادی کے عمل کو جہاد سے منسوب کر دیتے ہیں اور یوں پورے اسلامی تصور جہاد کو خلط ملط کرتے رہتے ہیں۔ اس سے نوجوان نسل کے ذہن بالحصوص اور کئی سادہ لوح مسلمانوں کے ذہن بالعموم پراگندہ اور تشکیک و ابہام کا شکار ہو بیادت و مناسک کی انجام دبی بھی کرتے ہیں اور ان کی ظاہری وضع قطع بھی شریعت کے عبادات و مناسک کی انجام دبی بھی کرتے ہیں اور ان کی ظاہری وضع قطع بھی شریعت کے عبادات و مناسک کی انجام دبی بھی کرتے ہیں اور ان کی ظاہری وضع قطع بھی شریعت کے

مطابق ہوتی ہے۔ لہذا عام مسلمان ہی نہیں بلکہ بیشتر علماء اور دانش وَربھی ایک مخصے میں مبتلا ہیں کہ ایسے افراد اور گروہوں کے اس طرح کے طرزِ عمل، طریقہ کار اور اقدامات کے بارے میں شرعی اُحکامات کیا ہیں؟

علاوہ ازیں مغربی دنیا میں میڈیا عالم اسلام کے حوالے سے صرف شدت پہندی اور دہشت گردی کے اقدامات و واقعات کو ہی highlight کرتا ہے اور اسلام کے مثبت پہلو، حقیقی پُرامن تعلیمات اور اِنسان دوست فلفہ وطر نِ<sup>ع</sup>مل کوقطعی طور پر اُجا گرنہیں کرتا۔ حتی کہ خود عالم اسلام میں دہشت گردی کے خلاف پائی جانے والی نفرت، مذمت اور خالفت کا سرے سے تذکرہ بھی نہیں کرتا۔ جس کے نتیج میں منفی طور پر اسلام اور انتہاء پہندی و دہشت گردی کو باہم بریک کر دیا گیا ہے اور صورت حال ہے ہے کہ اسلام کا نام سنتے ہی مغربی ذہنوں میں دہشت گردی کی تصویر انجر نے لگتی ہے۔ اس سے نہ صرف مغرب میں پرورش پانے والی مسلم نو جوان انتہائی پریشان، متذبذ ب اور اضطراب انگیز مغرب میں برورش یانے والی مسلم نو جوان انتہائی پریشان، متذبذ ب اور اضطراب انگیز مغرب میں برورش بی منتل ہورے عالم اسلام کے نو جوان اعتقادی، فکری اور عملی لحاظ سے مترازل اور ذہنی انتشار میں مبتلا ہور ہے ہیں۔

ان تمام حالات کے نتیج میں دو طرح کے ردعمل اور نقصانات پیدا ہو رہے ہیں۔ ایک نقصان اسلام اور اُمتِ مسلمہ کا اور دوسرا نقصان عالم مغرب اور بالخصوص پوری انسانیت کا۔ اسلام اور اُمتِ مسلمہ کا نقصان تو یہ ہے کہ عصرِ حاضر کی نوجوان نسل جو اسلام کی حقیقی تعلیمات سے شناسا نہیں وہ میڈیا سے متأثر ہوکر انہا پیندی اور دہشت گردی کو (معاذ اللہ) دین و مذہب کے اثرات یا دینی اور مذہبی لوگوں کے رویوں کی طرف منسوب کر دیتے ہیں اور یوں اپنے لئے لاد بنیت یا دین گریزی کی راہ میں بہتری سجھنے لگتے ہیں۔ یہ غلط طرزِ فکر انہیں رفتہ رفتہ بے دین بنا رہا ہے جس کا نقصان پوری اُمتِ مسلمہ کی اگلی نسلوں کو ہوگا۔ اس کے برعکس دوسرا نقصان، عالم مغرب اور بالخصوص پوری انسانیت کے نیے یہ کہ مذکورہ بالا پالیسیوں اور منفی سرگرمیوں کا کئی مسلم نو جوانوں پرمنفی ردعمل ہورہا

ہے۔ وہ اِسے عالم مغرب کے بعض مؤثر حلقوں کی اسلام کے خلاف منظم سازش اور عداوت قرار دے رہے ہیں، جس کے نتیج میں وہ ردعمل کے طور پر راہِ اعتدال (moderation) چھوڑ کر نفرت و انتقام کا جذبہ لے کر انتہاء پیند (extremist) اور پھر شدت پیند اور پھر بالآخر دہشت گرد بن رہے ہیں یا بنائے جا رہے ہیں۔ گویا مغربی پالیسیوں کی وجہ سے دہشت گردوں کو مزید نئی کھیپ اور نئی افرادی قوت میسر آتی جا رہی ہے اور یہ سلسلہ لامتناہی ہوتا دکھائی دے رہا ہے۔ سو دونوں صورتوں میں نقصان عالم انسانیت کا بھی ہے اور عالم اسلام کا بھی۔

مزید یہ کہ ایسے حالات عالم اسلام اور عالم مغرب کے درمیان تناؤ اور کشیدگی میں مزید اضافہ کرتے جا رہے ہیں اور دہشت گردی کے فروغ سے مسلم ریاستوں میں مزید دخل اندازی اور ان پر دباؤ بڑھائے جانے کا راستہ بھی زیادہ سے زیادہ ہموار ہوتا جارہا ہے۔ پھریہ خلیج عالمی سطح پر انسانیت کو نہ صرف بین المذاہب مخاصمت کی طرف دھکیل رہی ہے بلکہ عالمی انسانی برادری میں امن و سکون اور باہمی برداشت و رواداری کے امکانات بھی معدوم ہوتے جا رہے ہیں۔

اِن حالات میں ہم نے ضروری سمجھا کہ ملتِ اسلامیہ اور پوری دنیا کو دہشت گردی کے مسئلہ پر حقیقتِ حال سے آگاہ کیا جائے اور اسلام کا دوٹوک موقف قرآن و سنت اور کتبِ عقائد و فقہ کی روشیٰ میں واضح کر دیا جائے۔ یہ موقف شرق تا غرب دنیا کے ہر خطہ میں تمام قابلِ ذکر اداروں اور مؤثر طبقات تک پہنچا دیا جائے تا کہ غلط فہمی اور شکوک و شہبات میں مبتلا جملہ مسلم و غیر مسلم حلقوں کو دہشت گردی کے بارے میں اسلام کا نقطہ نظر سمجھنے میں مدوئل سکے۔ اِس تحقیقی دستاویز کے مندر جات اور مشتملات کا اِجمالی خاکہ پکھ اِس طرح ہے کہ اِس دستاویز کے پہلے باب میں اِسلام کا معنی ومفہوم واضح کرتے ہوئے دینِ اِسلام کے تین درجات - اسلام، ایمان اور اِحسان - پر بحث کی گئی ہے۔ یہ تینوں الفاظ اپنے معنی اور مفہوم کے اعتبار سے سراسر اُمن و سلامتی، رحمت و رافت، خمل و

برداشت، محبت و اُلفت، إحسان شعاری اور إحترامِ آ دمیت کی تعلیم کے حامل ہیں۔

اِس دستاویز کے دوسرے باب میں درجنوں آیات اور بیسیوں اُحادیث کے ذریعے یہ ثابت کیا گیا ہے کہ مسلمانوں کا قتلِ عام اور دہشت گردی اسلام میں قطعی حرام بلکہ کفرید افعال ہیں۔ کبار ائمہ تفییر و حدیث اور فقہاء و مشکلمین کی تصریحات سے یہ ثابت کیا گیا ہے کہ چودہ سوسالہ تاریخ اسلام میں جملہ اہل علم کا فتوی یہی رہا ہے۔

فتویٰ کے تیسرے باب میں غیر مسلم شہریوں کے حقوق کوشرح و بسط کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ اِس ضمن میں متعدد آیات و احادیث اور آثار سے استنباط کرتے ہوئے کبار اُئمہ کرام کی آراء بھی درج کی گئی ہیں۔

علاوہ ازیں اس بحث اور تحقیق کا اہم ترین نقط یہ ہے کہ وہ کیا فکر، نظریہ، سوچ اور ذہنیت ہے جوایک مسلمان کو دوسرے مسلمانوں اور انسانوں کے قبل عام تک لے جاتی ہے؟ اُس کی نظر میں بازار میں خریداری کرنے والی عورتوں اور سکول جاتے معصوم بچوں کا قبل جائز ہی نہیں بلکہ باعثِ اجر و ثواب بن جاتا ہے۔ وہ کون می قوت ہے جو اسے یہ یقین دلا دیتی ہے کہ مساجد میں نماز کے لئے جمع ہونے والے مسلمانوں کا قبل عام کرکے بھی وہ جنت کا حق دار بن جائے گا؟ زندگی جیسی اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی نعمت، ایک دہشت گرد کیوں اپنے ہی ہاتھوں خود کش حملہ کر کے ختم کر لیتا ہے؟ یہ وہ سوالات ہیں جو ہر ذی شعور کے ذہن میں گردش کر رہے ہیں۔ اِن تمام اُجرتے ہوئے سوالات کا جواب دی شعور کے ذہن میں گردش کر رہے ہیں۔ اِن تمام اُجرتے ہوئے سوالات کا جواب دی نشان دہی خود نبی آخر الزمان سے آتھ ساتھ ان تاریخی حقائق سے بھی اِستدلال کیا ہے جب کی نشان دہی خود نبی آخر الزمان سے آتھ اور صحابہ کرام کی نشان دہی خود نبی آخر الزمان سے آتھ اور سے اُتھ اُرت کی علامات اور عقائد ونظریات کا قبلی تخریہ کرتے ہوئے یہ بات واضح کی ہے کہ دہشت گردموجودہ دور کے خوارج ہیں۔

قرآن و حدیث، آ ٹارِ صحابہ اور ائمہ و فقہاء کرام کے نا قابلِ تر دید دلاک سے دہشت گردی کو خروج و بغاوت، فساد فی الارض اور کفریہ فعل قرار دینے کے بعد ہم نے ''دووتِ فکر و إصلاح'' کے عنوان سے ان تمام ذمہ دار طاقتوں کو اس طرف بھی متوجہ کیا ہے کہ ملکی اور عالمی سطح پر ایسے تمام محرکات کا خاتمہ ہونا چاہیے جن سے عوام الناس ابہام کا شکار ہوتے ہیں اور دہشت گردی کے بیچھے کار فرما خفیہ قو توں کو تقویت ملتی ہے۔ آج کل ایک بحث یہ بھی چل رہی ہے کہ چوں کہ غیر ملکی سامراجی طاقتیں پاکستان سمیت مسلم ممالک میں بے جا مداخلت کر رہی ہیں، اس لیے ان کے مفادات کو نقصان پہنچانے اور ان کا راستہ روکنے کے لیے جہادی گروہ سرگرم عمل ہیں۔ ان کاعمل اگرچہ درست نہیں لیکن نیت اور ارادہ چوں کہ دفاعِ اسلام ہے، اس لیے انہیں برانہیں کہنا چاہے۔ ہم سمجھتے ہیں کہ یہ ایک گھناؤنا مذاق اور افسوس ناک روش ہے۔ اس فکری مغالطے کے ازالے کے لئے بحث کے آغاز میں مخترسا حصہ اِس موضوع کے لیے بھی مختص کر دیا گیا ہے جس میں اس جشفیت کو آیات و احادیث کی روشن میں واضح کیا گیا ہے کہ برائی کسی بھی صورت میں نہ حقیقت کو آیات و احادیث کی روشن میں واضح کیا گیا ہے کہ برائی کسی بھی صورت میں نہ اچھائی بن سی تی ہے اور نظلم و زیادتی ،حسن نیت کے باعث نیکی شار ہوسکتی ہے۔

الله تعالی جاری اِس کاوِش کو اپنے حبیبِ مکرم ﷺ کے تصدق سے اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازے۔

## ذہنوں میں اُٹھنے والے سوالات اور اُن کے مخضر جوابات

دہشت گردی کے موجودہ خون آشام واقعات کو دیکھ کر ذہنوں میں چندسوالات ا اُٹھتے ہیں اور دنیا بھر کے عوام وخواص اِسلام سے متعلق اِن سوالات کی روشیٰ میں تسلی بخش وضاحت مانگتے ہیں۔ اِس تحریر میں کوشش کی گئی ہے کہ اِن تمام سوالات کا تفصیلی، مدلّل اور دو ٹوک جواب دیا جائے۔ ذیل میں ترتیب وار پہلے اِن سوالات کے ساتھ مخضر جوابات دیے جارہے ہیں اور اِنہی مخضر جوابات کی تفصیل دستاویز کے آئندہ اَبواب میں بالترتیب پیش کی جائے گے۔

ا۔ اِس سلسلے میں سب سے پہلا سوال ہے ہے کہ کیا کسی جماعت کا خود کو حق پر سمجھتے ہوئے اپنے عقائد ونظریات کے فروغ و تسلط اور دوسروں کے عقائد کی اِصلاح کے نام پر طاقت اِستعال کرنا جائز ہے؟ کیا نظریاتی اِختلاف رکھنے والوں کو قتل کرنے، اُن کے مال لوٹے اور اُن کی مساجد، فرجی مقامات اور شعائر کو تباہ کرنے کی اِسلام میں گنجائش ہے؟ اگر نہیں، تو اس جرم کا اِرتکاب کرنے والوں کے لیے اِسلام نے کیا سزا مقرر کی ہے؟

اسلام اُمن وسلامتی اور محبت و مروّت کا دین ہے۔ اِسلامی تعلیمات کے مطابق مسلمان وہی شخص ہے جس کے ہاتھوں مسلم و غیر مسلم سب بے گناہ انسانوں کے جان و مال محفوظ رہیں۔ انسانی جان کا نقدس و شخط شریعت اِسلامی میں بنیادی حیثیت کا حامل ہے۔ کسی بھی انسان کی ناحق جان لینا اور اُسے قبل کرنا فعل حرام ہے بلکہ بعض صورتوں میں بیمل موجب کفر بن جاتا ہے۔ آج کل دہشت گرد اپنے عقائد ونظریات مسلط کرنے اور بیخ خالفین کو صفحہ ستی سے مٹا دینے کی ناکام کاوِش میں جس بے دردی سے خود کش حملوں اور بم دھماکوں سے گھروں، بازاروں، عوامی اور حکومتی دفاتر اور مساجد میں بے گناہ مسلمانوں کی جانیں لے رہے ہیں وہ صریحاً کفر کے مرتکب ہور ہے ہیں۔ دنیا اور آخرت میں ان کے لئے ذلت ناک عذاب کی وعید ہے۔ دہشت گردی فی نفسہ کا فرانہ فعل ہے اور

جب إس ميں خودکشی کا حرام عضر بھی شامل ہو جائے تو اس کی سگینی میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے۔ اِس کتاب میں درجنوں آیات اور بیسیوں اُحادیث کے ذریعے یہ ثابت کیا جاچکا ہے کہ مسلمانوں کا قتلِ عام اور دہشت گردی اسلام میں قطعی حرام بلکہ کفریہ افعال ہیں۔ کبار ائمہ تفییر و حدیث اور فقہاء و متکلمین کی تصریحات سمیت چودہ سوسالہ تاریخ اسلام میں جملہ اہلی علم کا فتوی یہی رہا ہے۔ اپنی بات منوانے اور دوسروں کے موقف کو غلط قرار دینے کے اہلی علم کا فتوی یہی رہا ہے۔ اپنی بات منوانے گفت و شنید اور دلائل سے اپنا عقیدہ و موقف نابت کرنے کا راستہ کھلا رکھا ہے۔ ہتھیار وہی لوگ اُٹھاتے ہیں جن کی علمی و فکری اساس کمزور ہوتی ہے اور وہ جہالت و عصبیت کے ہاتھوں مجبور ہوتے ہیں، ایسے لوگوں کو اِسلام نے باغی قرار دیا ہے جن کا ٹھکانہ جہنم ہے۔

۲۔ اِس ضمن میں دوسرا سوال بیا اُٹھتا ہے کہ مسلم ریاست میں غیر مسلم شہر یوں کے کیا حقوق ہیں؟

اسلام صرف مسلم ریاست کے مسلمان شہریوں کے جان و مال، عزت و آبروکی حفاظت کی ہی خانت نہیں دیتا بلکہ غیر مسلم شہریوں اور معاہدین کی عزت و آبرو اور جان و مال کو بھی برابر حفظ کی خانت دیتا ہے، شریعت اسلامیہ میں مسلم ریاست کے غیر مسلم شہریوں کے حقوق مسلم شہریوں کی طرح ہی ہیں، بحثیت اِنسان اِن میں کوئی فرق نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اِسلامی قوانین میں مسلم اور غیر مسلم شہری قصاص اور دیت میں برابر ہیں۔ غیر مسلموں کو مسلم معاشرے میں مکمل شخصی اور فرہبی آزادی حاصل ہے۔ غیر مسلم شہریوں، ان کے سفراء اور اُن کی اَملاک وعبادت گاہوں کو مکمل شخط حاصل ہے۔ اسی طرح تاجروں کے جان و مال کا شحفظ بھی اسلامی ریاست کی ذمہ داری ہے۔ لہذا اسلام کسی طور بھی پُراَ من و غیر متحارب غیر مسلم شہریوں کو قتل کرنے اور انہیں ایذاء رسانی کی اجازت نہیں دیتا۔ غیر مسلم پُراَ من شہریوں پر حملے کرنے والے، انہیں اغوا کر کے تاوان کا مطالبہ کرنے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا اور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا دور انہیں جب بے جا میں رکھ کر ذہنی و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا دور انہیں جب بے میں دین و جسمانی اذبیت دینے والے اسلامی تعلیمات کی صرح کا دور انہیں جب بھی میں دینوں کی اعاد کی صرح کا دور انہیں جب بیا میں رکھ کر دور کی حرک دور کی حرک دور کی میں کور دور کی حرک دور کیا کے حرک دور کی خور کی حرک دور کی دور کی حرک دور کی حر

خلاف ورزی کے مرتکب ہورہے ہیں۔

سل تیسرا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا اِسلام میں اِنسانی جان کی حرمت پر واضح اَحکامات موجود ہیں؟ کیا غیر مسلم عالمی طاقتوں کی ناانصافیوں اور مظالم کے روعمل کے طور پر انتقاماً بے قصور اور پُرامن غیر مسلم شہریوں اور سفارت کاروں کو اَغواء کرنا اور قل کرنا جائز ہے؟

انسانی جان کی عزت وحرمت پر اِسلامی تعلیمات میں کس قدر زور دیا گیا ہے اِس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ دوران جنگ بھی اِسلام غیرمحارب لوگوں کے قُلَ عام كي اجازت نهيس ديتا۔ ميدانِ جنگ ميں بھي بچوں، عورتوں، ضعفوں، بياروں، مٰدہبی رہنماؤں اور تاجروں کوقتل کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ ہتھیار ڈال دینے والے، گھروں میں بند ہو جانے والے پاکسی کی امان میں آ جانے والے لوگوں کو بھی قتل نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی عامۃ الناس کا قتل عام کیا جا سکتا ہے۔عبادت گاہوں، عمارتوں، بازاروں یہاں تک کہ کھیتوں،فصلوں اور درختوں کو بھی تباہ نہیں کیا جا سکتا۔ ایک طرف حالتِ جنگ میں بھی اس قدر احتیاط پر مبنی احکام وقوانین ہیں اور دوسری طرف دہشت گردوں کی الیمی كارروائياں جو بلا امتيازِ مذهب وملت، پُراَمن لوگوں،عورتوں، بچوں اور مساجد ميں عبادت کرنے والے نمازیوں کے قتل عام کا باعث بن رہی ہوں، پھر بھی وہ اسلام کا نام لیں اور جہاد کی بات کریں، اِس سے بڑا تضادتو شایدچشم فلک نے بھی نہ دیکھا ہوگا۔ غیرمسلم عالمی طاقتوں کی ناانصافیوں اور بلاجواز کارروائیوں کے روعمل کے طور پر پُرامن غیرمسلم شہریوں اور غیر مکی سفارت کاروں کو قتل کرنا یا اُنہیں جبس بے جامیں رکھنا قطعاً جائز نہیں۔ جو ایسا كرتا ہے أس كا إسلام اور پيغمبر إسلام ﷺ سے كوئى تعلق نہيں۔

ہم۔ چوتھا اور اُہم سوال یہ ہے کہ کیا مسلم حکمرانوں کی غیر اِسلامی پالیسیوں اور فاسقانہ طرزِ عمل کے باعث اُنہیں حکومت سے ہٹانے، اپنے مطالبات منوانے یا اُنہیں راہِ راست پر لانے کے لیے مسلح جد و جہد کی جاسکتی ہے؟ کیا آئین طور پر قائم کی گئی مسلم

حرفِ آغاز 🔻 🏲

حکومت کے نظم اور عمل داری (writ) سے بغاوت جائز ہے؟ نیز حکمرانوں کی اِصلاح اور تبدیلی کا جائز طریقه کار کیا ہونا چاہیے؟

اِسلام صرف مذہب ہی نہیں ایک مکمل دین ہے۔ اسلام نے جہال زندگی کے ہر شعبہ کے لئے ضابطہ دیا ہے وہاں معاشرے کی اجتماعیت کے تحفظ کا اہتمام بھی کیا ہے۔ اس کے لئے ریاسی اداروں کے حقوق و فرائض طے کردیے گئے ہیں۔مسلم ریاست کے جملہ شہریوں کو ریاستی قوانین اور اصول وضوابط کا پابند بنایا گیا ہے۔ انہی ضابطوں میں سے ایک بیرہے کہ مسلم ریاست اور معاشرے کو امن اور بقاب باہمی کا نمونہ ہونا چاہیے۔ اس لئے مسلم ریاست کے خلاف ہتھیار اٹھانے، اُس کے نظم اور اتھارٹی کو چیلنج کرنے اور اس کے خلاف إعلانِ جنگ کرنے کی اسلام میں سخت ممانعت ہے۔ اس عمل کو شرعاً بغاوت اور خروج کا نام دیا گیا ہے۔ خدانخواستہ اگر ایسے حالات پیدا ہوجا ئیں تو مسلم حکومت کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس دہشت گردی اور بغاوت کا کلیٹا قلع قبع کرے تا کہ کسی فرد یا گروہ کو معاشرتی امن تباہ کرنے اور انسانی خون سے ہولی کھیلنے کی جرات نہ ہو۔ انسانی معاشرے اور بالخصوص مسلم ریاست کا امن اسلام کواس فدرعزیز ہے کہ اس مقصد کے لئے حکمرانوں کے فتق و فجور، ناانصافی اور ظلم و استبداد کو بھی مسلح بغاوت کے لئے بناء جواز بنانے کی اجازت نہیں۔ اُحادیثِ رسول ﷺ کی روشی میں مسلم ریاست کے خلاف بغاوت کا جواز اس وقت تک نہیں بن سکتا جب تک حکمران کفر بواح (صریح، اعلانیہ اور قطعی کفر) کے مرتکب نه هول اور اقامت صلوة و دیگر اسلامی احکامات و شعائر کی بجا آوری کو بذراییه طاقت روکنا نه شروع کر دیں۔

آیات و اَحادیث اور تصریحاتِ ائمَه تفییر و فقه کی روشیٰ میں بغاوت کی حرمت و ممانعت واضح ہے۔ اس سلسلے میں احادیث کے علاوہ صحابہ کرام، تابعین، اتباع التابعین، امام اعظم ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل اور دیگر جلیل القدر ائمَه دین رضوان الله علیهم اجمعین کے فتاویٰ کی روشیٰ میں بیه اَمر واضح ہے کہ مسلم ریاست کے خلاف

بغاوت کی قطعی ممانعت پر إجماع أمت ہے اور کسی مذہب ومسلک میں بھی اس پر اختلاف نہیں ہے اسے خروج اور بعیئت اجماع کی کے نہیں ہے۔ ایسے خروج اور بغاوت کو جونظم ریاست کے خلاف ہو اور ببیئت اجماعی کے باقاعدہ إذن و إجازت کے بغیر ہو وہ خانہ جنگی، دہشت گردی اور فتنہ و فساد ہوتا ہے، اسے کسی لحاظ سے بھی جہاد کا نام نہیں دیا جاسکتا۔

جہاں تک کسی برکردار مسلمان حکمران یا حکومت کو راہِ راست پر لانے کے لیے جد و جہد کا تعلق ہے تو وہ ہرگز منع نہیں ہے۔ مسلح جد و جہد اور بغاوت کی ممانعت سے مراد یہ بہیں کہ برائی کو برائی نہ کہا جائے اور اسے روکنے کی کوشش نہ کی جائے یا امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے فرائضِ ایمانی کو ترک کر دیا جائے۔ اِحقاقِ حق اور اِبطالِ باطل مسلمانوں پر واجب ہے۔ اسی طرح اصلاحِ معاشرہ اور ابلیسی قوتوں کا مقابلہ دینی فرائض میں سے ہے۔ حکمرانوں اور نظامِ حکومت کی اصلاح کے لئے انہیں ظلم و جور اور فسق و فجور میں سے ہے۔ حکمرانوں اور نظامِ حکومت کی اصلاح کے لئے انہیں ظلم و جور اور فسق و فجور جن بین سے ہے۔ کمرانوں میں ، جمہوری اور قانونی پر امن طریقے اپنانا نہ صرف جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل کے لئے انفرادی، جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل کے لئے انفرادی، جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل کے لئے انفرادی، جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل کے لئے انفرادی، جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل کے لئے انفرادی، جائز بلکہ واجب ہیں۔ اعلاء کلم بحق، انسدادِ استبداد اور بحالی نظامِ عدل سے ہے۔

۵۔ دہشت گردی کی تاریخ میں خوارج کا عضر نا قابلِ فراموش ہے۔ سوال یہ پیدا
 ہوتا ہے کہ خوارج کون تھے، ان کا شرعی حکم کیا ہے اور کیا موجودہ دور کے دہشت گرد
 خوارج ہی کا تسلسل ہیں؟

'' نوارج'' دین اِسلام کے باغی اور سرکش تھے۔ ان کی اِبتداء عہدر سالت مآب سے اِن کی اِبتداء عہدر سالت مآب سے اِن کی میں ہوگئی تھی۔ ان کی فکری تشکیل دورِ عثانی بھی میں اور منظم و مسلح ظہور دورِ علوی بھی میں ہوا۔ اِن خوارج کے اَعمال و عبادات اور ظاہراً پابندی شریعت ایسی تھی کہ وہ صحابہ کرام بھی بعض اوقات زیادہ عابد و زاہد محسوس ہوتے لیکن حضور نبی اکرم مشہد کے واضح فرمان کے مطابق وہ اسلام سے کلیتاً خارج سے۔ خوارج مسلمانوں کے قتل کو جائز سمجھتے، ان کی رائے اور نظریہ سے اتفاق نہ کرنے کے باعث صحابہ کرام بھی کی بھی تکفیر

كرتے، نعرہ إسلامی 'وَلا حُكُم إلا إلله' ، بلند كرتے اور خليفه راشد سيدنا على المرتضى كرم الله وجہد الكريم كے خلاف مسلح خروج، بغاوت اور قال كو نه صرف جائز سجھتے بلكه عملاً اس كے ضمن میں قتل و غارت گری کرتے رہے۔ یہی خوارج در حقیقت تاریخ اسلام میں سب سے پہلا دہشت گرد اور نظم ریاست کے خلاف باغی گروہ تھا۔ نصوصِ حدیث سے بیہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کا ظہور ہر دور میں ہوتا رہے گا۔ گویا خوارج سے مراد فقط وہی ایک طبقہ نہیں تھا جوخلافتِ راشدہ کے خلاف نکلا بلکہ الیی ہی صفات، نظریات اور دہشت گردانہ طرزِ عمل کے حامل وہ تمام گروہ اور طبقات ہول گے جو قیامت تک اسی انداز سے نکلتے رہیں گے اور مسلح دہشت گردانہ کارروائیاں جہاد کے نام پر کریں گے۔ بیے شری اُعمال کی بدرجہ اُتم ظاہری بجا آوری کے باوجود فکر ونظر کی اِس خرابی کے سبب اِسلام سے خارج تصور ہوں گے۔ فرامین رسول ﷺ کی روشنی میں ایسے لوگوں کو مذاکرات کے نام پرمہلت دینا یا اُن کے مکمل خاتمے کے بغیر جھوڑ دینا اِسلامی ریاست کے لیے روانہیں، سوائے اِس کے کہ وہ خود ہتھیار پھینک کراپنے غلط عقائد ونظریات سے ممل طور پر توبہ کرکے اپنی اِصلاح کرلیں۔ ایک سوال میہ بھی ہوتا ہے کہ فتنہ انگیزی، دہشت گردی اور مسلح بغاوت کے خاتمے کے لیے حکومت اور مقتدر طبقات کو کیا اقدامات اٹھانے جامبیں؟

کومت اور مقتر اداروں کو چا ہیے کہ وہ مکی اور عالمی سطح پر ایسے تمام محرکات اور اسباب کا تدارک کریں جن سے عوام الناس تشکیک کا شکار ہوتے ہیں اور دہشت گردی کے سرغنے کئی مضطرب اور جذباتی نوجوانوں کو آسانی سے اکسانے، ورغلانے اور گمراہ کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں بلکہ انہیں دہشت گردی کے لئے تیار کرنے کا موقع میسر آتا ہے۔ دہشت گردعناصر جن واقعات و حالات کو اپنے ناپاک ایجنڈے کے لئے بلور ایندھن استعال کرتے ہیں ان پالیسیوں میں واضح اور مثبت تبدیلیوں کی ضرورت ہے تاکہ ان اسباب ومحرکات کا بھی قلع قمع کیا جا سکے۔ اسی طرح اگر عالمی طاقتیں اور پاکستانی ایجنسیاں عوام کے حقیقی مسائل، مشکلات اور شکایات کی طرف توجہنیں دیں گی اور دہشت

گردی کے خاتمے کے لیے دورُخی پالیسی نہیں چھوڑیں گی، اُس وقت تک اُمن کی حقیقی بحالی محض خواب ہی رہے گی۔

ک۔ اِس ضمن میں ایک اور اُہم سوال جو ایک مفالطے کی صورت میں خواص وعوام کے درمیان گردش کر رہا ہے وہ یہ ہے کہ کیا دہشت گردی پر بمنی مندرجہ بالا ظالمانہ کارروائیاں اِعلاءِ کلمہ حق اور مسلمانوں کے حقوق کے تحفظ کی جدو جہد کے اِرادے سے سند جواز حاصل کر سکتی ہیں؟

آت ہیں دہشت گرد خوارج کی طرح اِسلام کا ہی نام لیتے اور اعلاء کلمہ من کا نورہ لگاتے ہیں لیکن ان کے جملہ اقدامات اسلامی تعلیمات کے سراسر خلاف ہیں۔ جب اِن کے حامیوں کے پاس اِن کے دفاع کے لئے کوئی شرعی دلیل نہیں رہتی تو وہ بات کا رخ حکمرانوں کے غیر شرعی کاموں اور عالمی طاقتوں کے ظلم و استبداد کی طرف موڑ دیتے ہیں۔ اِس طرح یہ جواز پیش کرتے ہیں کہ دہشت گرد اگر چہ اقدامات تو غلط کر رہے ہیں گراُن کی نیت درست ہے۔ یقیناً یہ ایک بہت بڑا مغالطہ ہے جس کا شکار آج کل پڑھے کھے بھی ہیں اور اُن پڑھ بھی۔ برائی ہرصورت ہیں برائی ہے اورظلم کی جو توجیہ بھی کریں کھے بھی ہیں اور اُن پڑھ بھی۔ برائی ہرصورت میں برائی ہے اورظلم کی جو توجیہ بھی کریں کوہ ظلم ہی رہے گا۔ لہذا کوئی بھی فعلِ حرام نیت کے اچھے ہونے سے حلال نہیں بن سکتا کیوں کہ شریعت اسلامی میں حکم عمل پر لگایا جا تا ہے۔ قبلِ انسانیت، جبر و بربریت، دہشت گردی، فساد فی الارض اور مسلح بغاوت کسی بھی نیک ارادہ و عزم کے باوجود قابلِ معانی نہیں ہے اور نہ ہی اس میں کسی رخصت کی گنجائش ہے۔ لہذا دہشت گردوں اور اُن کے بہی خواہوں کا یہ استدلال بھی شرعاً باطل ہے۔ چنانچہ اپنے دلائل کا آغاز ہم اِسی مغالطے کی وضاحت سے کر رہے ہیں کہ حسنِ نیت سے بدی کسی صورت بھی نیکی نہیں بن عمق۔

## حسن نیت سے بدی نیکی نہیں بن سکتی

اگرفتل و غارت اور تخریب کاری کے پیچھےکوئی نیک نیت اور اچھا مقصد کار فرما ہو، تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس نیک نیتی کے باعث ظلم و بربریت کاعمل جائز قرار پاسکتا ہے؟ بعض لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ خودکش دھا کے غلطسہی؛ بے گناہ لوگوں کا قتلِ عام بھی براسہی؛ ملک میں فتنہ و فساد پھیلا نا بھی حرام سہی؛ تعلیمی، تربیتی، صنعتی، تجارتی اور عوامی فلاح و بہود کے مراکز کو تباہ و برباد کرنا بھی گناہ عظیم سہی؛ گر کرنے والوں کی نیت نیک ہوتی ہے اور وہ یہ سب کچھ غیر ملکی ظلم و بربریت اور مسلمانوں پر کی جانے والی جارحیت کے ردِّ عمل کے طور پر جہاد سمجھ کر کرتے ہیں، لہذا ان کو مور دِ الزام نہیں تھہرایا جا سکتا۔

اس مختفر بحث میں ہم اس سوچ کا جائزہ قرآن وسنت کی روثنی میں لیں گے کہ قرب اللی کے حصول کی نیت سے کی جانے والی بت پرستی کو قرآن حکیم نے رد کر دیا۔ اس حقیقت کو قرآن وسنت میں بڑی وضاحت وتفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ تفہیم کے لئے چند مثالیں پیش کی جاتی میں۔قرآن مجید میں ارشاد ہے:

اَ لَا لِللهِ اللّذِينُ الْخَالِصُ ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنَ دُونِهِ اَوُلِيَآءُ مَا نَعُبُدُهُمُ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلُفَى ﴿ إِنَّ اللهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمُ فِى مَا هُمُ فَيُهُ مُ اللّهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمُ فِى مَا هُمُ فَيُهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِئُ مَنُ هُو كَذِبٌ كَفَّارُ ۞ (١)

(لوگوں سے کہہ دین:) سُن لو! طاعت و بندگی خالصتاً الله بی کے لیے ہے، اور جن (کقار) نے اللہ کے سوا (بتوں کو) دوست بنا رکھا ہے، وہ (اپنی بُت پرتی کے جھوٹے جواز کے لیے یہ کہتے ہیں کہ) ہم اُن کی پرستش صرف اس پرتی کے جھوٹے جواز کے لیے یہ کہتے ہیں کہ) ہم اُن کی پرستش صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اللہ کا مقر ب بنا دیں، بے شک الله اُن کے درمیان لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اللہ کا مقر ب بنا دیں، بے شک الله اُن کے درمیان

اس چیز کا فیصلہ فرما دے گا جس میں وہ اختلاف کرتے ہیں، یقییناً اللہ اس شخص

<sup>(</sup>١) الزمر، ٣٩٠٣

کو ہدایت نہیں فرما تا جو جھوٹا ہے، بڑا ناشکر گزار ہے 0''

مشرکین مکہ سے جب ان کی بت پرتی کی وجہ پوچھی گئی تو انہوں نے جواب دیا کہ ہم ان کی عبادت محض اس لئے کرتے ہیں کہ یہ ہمیں اس پوجا کے عوض اللہ تعالیٰ کا قرب عطا کریں گے۔قرب الہی کے حصول کی نیت اچھی ہے مگر بت پرتی کفر و شرک ہے۔ سوایک اچھی خواہش اور نیک نیت کے باعث بت پرتی کے مشرکانہ فعل کو جواز نہیں مل سکا۔

اسی طرح دہشت گردوں کا دعوی اِصلاح بھی قبول نہیں ہوگا کیونکہ دہشت گرد این عمل سے اِصلاح نہیں بلکہ خونریزی اور فساد انگیزی کا ثبوت دیتے ہیں۔ اِرشادِ باری تعالی ہے:

وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا وَيُشُهِدُ اللهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ اَلَدُّ الْخِصَامِ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْاَرْضِ لِيُفُسِدَ فَيُهَا وَيُهُلِكَ الْحَرُثَ وَالنَّسُلَ طَوَاللهُ لَا يُجِبُّ الْفَسَادَ وَإِذَا قِيْلَ فَيْهَا وَيُهُلِكَ الْحَرُثُ وَالنَّسُلَ طَواللهُ لَا يُجِبُّ الْفَسَادَ وَإِذَا قِيْلَ فَيْهَا وَيُهُلِكَ الْحَرُثُ وَالنَّسُلَ طَواللهُ لَا يُجِبُّ الْفَسَادَ وَإِذَا قِيْلَ فَيْهَا وَيُهُلِكَ الْحَرُثُ وَالنَّسُلَ طَواللهُ لَا يُجِبُ الْفَسَادَ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ اَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسُبُهُ جَهَنَّمُ طُولَا يُمْكِنُ الْمِهَادُ وَالْكَ لَمُ اللهُ وَالْمِنَالُ اللهُ وَاللهُ وَلَى اللهُ ال

اِن آیاتِ مبارکہ میں بھی یہی بات سمجھائی گئی ہے کہ کئی لوگ ایسی گفتگو کریں

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ٢٠٢-٢٠٢

حِفِ آغاز ﴿ ٣٧ ﴾

گے جو ظاہری دلائل کے تناظر میں اچھی گلے گی۔ وہ لوگ اپنی نیک نیتی پرفشمیں کھائیں گے اور اپنے اچھے مقاصد اور نیک اہداف پر اللہ تعالیٰ کو گواہ بھی بنائیں گے، مگر ان کے ایسے قول وشہادت کے باوجود باری تعالیٰ نے انہیں فسادی اور شر پیند قرار دیا ہے اور ان کے لئے عذاب جہنم کا اعلان فرمایا ہے۔ گویا ان شر پیندوں کی طرف سے اپنی نیتوں پر فشمیں کھانا اس لئے رد کر دیا گیا کہ ان کاعمل واضح طور پر دہشت گردی اور فساد انگیزی پر مشمل ہے۔ لہذا ان کی مجرمانہ کارروائیوں کو اُن کی نیتوں اور ارادوں کی صفائی میں کھائی گئی قسموں سے جواز اور معافی نہیں مل سکی۔ یہ قرآن مجید اور شریعتِ اسلامیہ کا بنیادی قاعدہ ہے۔ یہی نکتہ درج ذیل آیت کریمہ میں واضح کیا گیا ہے:

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ لَا تُفُسِدُوا فِي الْاَرُضِ لا قَالُوۤ الِّنَمَا نَحُنُ مُصُلِحُونَ۞ (اَ اللهُمُ المُفُسِدُونَ وَللْكِنُ لاَّ يَشُعُرُونَ۞ (١)

"اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ زمین میں فساد بیا نہ کرو، تو کہتے ہیں: ہم ہی تو اصلاح کرنے والے ہیں (یعنی مصلحین ہیں) آگاہ ہو جاؤ! یہی لوگ (حقیقت میں) فساد کرنے والے ہیں مگر انہیں (اس کا) احساس تک نہیں 0"

آپ نے دیکھا کہ یہاں بھی اسی مفسدانہ ذہنیت اور مجر مانہ نفسیات کا ذکر ہے کہ فتنہ وفساد بپا کرنے والے بھی اپنے عمل کو فساد نہیں سجھتے بلکہ اسے اصلاح اور جہاد کا نام دیتے ہیں۔ اس لئے کہ وہ بزعم خویش معاشرے میں خیر و صلاح لانے کے نام پرظلم و سفّا کی کی ساری کارر وائیاں کرتے ہیں۔ آج یہی المیہ ہے کہ دہشت گردی، قتل و غارت گری اور فساد انگیزی کے مرتکب لوگ، مجرمانہ، باغیانہ، ظالمانہ، سفّا کانہ، اور کافرانہ کارروائیوں کو ملکی مفاد کے دفاع، اسلام کی حفاظت اور غیر ملکی جارحیت کے خلاف رد عمل کے عنوانات کا جامہ ہاے جواز یہناتے ہیں۔

ید معلوم ہونا چاہیے کہ جس طرح نیت کے اچھے ہونے سے فعلِ حرام جائز قرار

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١١، ١١

نہیں پا سکتا۔ ارادے کے نیک ہونے سے کفریہ فعل درست قرار نہیں پا سکتا اور مقاصد کے پاک ہونے سے ناپاک فعل طاہر و مطبّر نہیں ہوسکتا؛ اسی طرح جہاد کی نیت اور ارادہ کر لینے سے فساد کبھی جائز نہیں ہوسکتا۔ دینِ اسلام کی حفاظت، غیر ملکی جارحیت اور اُمتِ مسلمہ پر ہونے والی ناانصافیوں اور زیاد توں کے اِنتقام کی نیت اور ارادہ کر لینے سے بے گناہ اور پُراُمن شہر یوں کافلیِ عام، عوامی اُملاک، مساجد اور آبادیوں کی تباہی و بربادی اور بے دریخ ظلم و بربریت بھی حلال نہیں ہوسکتی۔ اِسی طرح اُحکام اِسلام اور نظامِ عدل کے نفاذکی نیت سے دہشت گردی اور قل و غارت گری بھی جائز نہیں ہوسکتی اور نہ ہی اِن فندکی نیت سے دہشت گردی اور قل و غارت گری بھی جائز نہیں ہوسکتی اور نہ ہی اِن فندور مفدانہ گروہوں کے بارے میں قرآن حکیم ارشاد فرما تا ہے:

الَّذِيْنَ ضَلَّ سَعُيُهُمُ فِي الْحَيوٰةِ الدُّنُيَا وَهُمُ يَحُسَبُوْنَ اَنَّهُمُ يُحُسِنُوُنَ صُنُعًا ۞ (١)

'' یہ وہ لوگ ہیں جن کی ساری جد و جہد دنیا کی زندگی میں ہی برباد ہوگئ اور وہ سے خیال کرتے ہیں کہ ہم بڑے اچھے کام انجام دے رہے ہیں 0''

قرآن و حدیث کے عمیق مطالع سے یہ بات بلا خوف ِ تر دید کہی جاستی ہے کہ اسلام جائز مقاصد کو صرف جائز طریقوں سے پانے، نیک اَہداف کو صرف حلال وسائل سے حاصل کرنے اور پاکیزہ منازل تک صرف درست وسائط سے پہنچنے کی شرط عائد کرتا ہے۔ پاک منزل بھی پلید راستے سے نہیں ملتی۔ مسجد کی تعمیر بڑا نیک کام ہے لیکن بینک میں ڈاکہ ڈال کر اس کی تعمیر کوکسی صورت میں جائز قرار نہیں دیا جاسکتا۔ رحم کے مقاصد بھی فالمانہ طریقوں سے حاصل نہیں ہوتے اور مومنانہ عزائم بھی کافرانہ روش سے پورے نہیں ہوتے۔ مخضر یہ کہ خیر، خیر ہی کے طریق سے آتی ہے، شرکے طریق سے نہیں۔ یہ اس دین کی عظمت اور طہبارت ہے کہ اس نے منزل اور راستہ دونوں کی اصلاح وظہیر کی ہے، مقصد کی عظمت اور طہبارت ہے کہ اس نے منزل اور راستہ دونوں کی اصلاح وظہیر کی ہے، مقصد

<sup>(</sup>۱) الكهف، ۱۸: ۱۰۳

اور طریقہ دونوں کو یا کیزہ اور مہذب بنایا ہے۔

جو لوگ اپنی ظالمانہ روش اور مذموم کردار کے جواز کے لیے إنىما الأعمال بالنیات (۱) (اعمال کا دار و مدار نیول پر ہے) سے اِستدلال کرتے ہیں، ان کی تمام تاويلات فاسد اور باطل بين ـ وه تجهى بهى غلط كام كو درست نهين كرسكتين اور إس حديثِ نبوی ﷺ کا تعلق صرف اُن اعمال سے ہے جو بظاہر جائز، مشروع اور صالح ہوں۔ان کی قبولیت کا مدار صحت نیت پر رکھا گیا ہے لینی اگر نیت میں اخلاص ہے توعمل قبول ورنہ ردّ کر دیے جائیں گے۔اگر نیت اچھی نہیں ہوگی یا مطلوبہ نیت مفقود ہوگی تو وہ اعمال ظاہراً اچھے ہو کر بھی عبادت نہیں بنتے۔ وہ مردود ہو سکتے ہیں یا بے اُجر ہو سکتے ہیں۔ مگر جو اعمال اینے وجود میں ہی ممنوع،ظلم،حرام یا کفر ہول، انہیں اچھی سے اچھی نیت بلکہ کی اچھی نیتیں مل کر بھی مقبول، جائزیا ماجور نہیں بناسکتیں۔ بیرابیا متفقہ شرعی کلیداور اسلامی قاعدہ ہے کہ صحابہ و تابعین سے لے کر فقہاء ومحدّ ثین اور علماء ومحققین میں سے کسی نے بھی تا حال اس سے بھی اختلاف نہیں کیا۔ نیز إنما الأعمال بالنیات كا ايكمفهوم يجى ہے كه نيتوں كے مطابق ہى اَعمال کا صدور ہوتا ہے، لیتی جیسی نیت اور ارادہ ہوگا ویسے ہی اُفعال سرزد ہوں گے۔ چنانچیہ ا یک دہشت گرد کی قتل و غارت اور لوٹ مار اس کے خبثِ نیت لیعنی اُس کے مذموم عقائد و نظریات کی غماز ہے نہ کہ صالح نظریات کی ۔ظلم وستم اُس کی سنگ دلی کی علامت ہے نہ کہ رحم دلی کی۔ الہذا باغی، مجرم، شریسند، ظالم اور جابر لوگ اپنی غلط کارروائیوں کے جھوٹے جواز کے لئے جو جاہیں تاویلات وضع کرتے رہیں ان کا اسلامی تعلیمات سے کوئی تعلق نہیں ہوگا۔

> خادم اُمت و إنسانيت محمد طاہر القادری

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب بدء الوحى، ۱: ٣، رقم: ۱ ٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب قوله الهِيَلَمَ: إنما الأعمال بالنية، ٣: ١٥١٥، رقم: ٤٠٩١

باب أوّل

إسلام كالمعنى ومفهوم

# ا۔ اِسلام دینِ اُمن وسلامتی ہے

اسلام خود بھی امن وسلامتی کا دین ہے اور دوسروں کو بھی امن و عافیت کے ساتھ رہنے کی تلقین کرتا ہے۔ اسلام کے دینِ امن وسلامتی ہونے کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بھیج ہوئے دین کے لئے نام ہی ''اسلام'' پہند کیا ہے۔ (۱) لفظِ اسلام سَلَمَ یا سَلِمَ سے ماخوذ ہے، جس کے معنی امن وسلامتی اور خیر و عافیت کے بیں۔ اسلام اپنے لغوی معنی کے اعتبار سے سراسرامن (peace) ہے۔ گویا امن وسلامتی کا معنی لفظِ اسلام کے اندر ہی موجود ہے۔ لہذا اپنے معنی کے اعتبار سے ہی اسلام ایک ایسا دین ہے جو خود بھی سرایا سلامتی ہے اور دوسرول کو بھی امن و سلامتی، محبت و رواداری،

<sup>(1)</sup> اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>&#</sup>x27;'بے شک دین اللہ کے نز دیک اسلام ہی ہے۔''

٢ وَرَضِينتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيننًا. (٢)

<sup>&#</sup>x27;'اور تمہارے لیے اسلام کو (بطور) دین (یعن مکمل نظامِ حیات کی حیثیت ہے) پیند کرلیا۔''

سَمَّكُمُ الْمُسلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هلداً. (٣)

<sup>&</sup>quot;(اس (الله) نے تنہارا نام مسلمان رکھا ہے، اس سے پہلے (کی کتابوں میں) بھی اور اس (قرآن) میں بھی)۔"

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۳: ۱۹ (۳) الحج

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٥: ٣

<sup>(</sup>٣) الحج، ٢٢: ٨٨

اعتدال وتوازن اورصبر وتحل کی تعلیم دیتا ہے۔

قرآن و حدیث میں اگر مسلم اور مومن کی تعریف تلاش کی جائے تو یہ حقیقت روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول ملی ہی ہواور مومن میں مسلمان صرف وہ شخص ہے جو تمام انسانیت کے لئے پیکرِ امن و سلامتی ہواور مومن بھی وہی شخص ہے جو امن و آشتی، تحل و برداشت، بقاء باہمی اور احترامِ آ دمیت جیسے اوصاف سے متصف ہو۔ لینی اجتماعی سطح سے لے کر انفرادی سطح تک ہرکوئی اس سے محفوظ و مامون ہو۔

# ۲۔ دینِ اِسلام کے تین درجات

پیغیبرِ اسلام حضور نبی اکرم ﷺ نے دینِ اِسلام کے درج ذبل تین درجات بیان فرمائے ہیں:

- (۱) إسلام
- (۲) إيمان
- (m) إحيان

ا عمال، عقائد اور اُحوال کے باب میں دینِ اِسلام کے یہ تین مراتب ہیں۔ دینِ اِسلام کی تمام تعلیمات اِنہی کے گرد گھوتی نظر آتی ہیں۔ جیسا کہ امام بخاری اور امام مسلم کی روایت کردہ حدیثِ صحیح میں ہے کہ ایک مرتبہ صحابہ کرام ﷺ بین حاضر تھے کہ حضرت جبریل النظام ایک سائل کی صورت میں حاضر مجلس ہوئے اور حضور نبی اکرم میں تاہم سے درج ذیل تین سوال عرض کیے:

مَا الْإِسُلامُ؟

"اسلام کیا ہے؟"

اِس پہلے سوال کے جواب میں حضور نبی اکرم مٹھی آئے نے دین کے اساسی اعمال بیان فرمائے۔

حضرت جبريل العَلَيْك نے دوسرا سوال يه كيا:

مَا الْإِيمَانُ؟

"ايمان كيا ہے؟"

اِس کے جواب میں حضور نبی اکرم ملی آیا نے دین کے اُساسی عقائد بیان فرمائے۔

حضرت جبريل العَلَيْكُا نه تيسرا سوال يدكيا:

مَا الْإِحْسَانُ؟

"إحسان كيا ہے؟"

اِس سوال کے جواب میں حضور نبی اکرم سٹھی آئی دین کی اُعلیٰ قلبی کیفیات اور روحانی اَحوال بیان فرمائے جن سے بندہ مومن کی باطنی تطهیر اور روحانی ارتقاء و اِستحکام کے بعداُس کی شخصیت کی جمیل ہوتی ہے۔

سوالات کے جواب حاصل کرنے کے بعد جب جبریل الی واپس چلے گئے تو حضور نبی اکرم مٹھیکھ نے صحابہ کرام ﷺ نے صحابہ کرام

إِنَّهُ جِبُرِيلُ أَتَاكُمُ يُعَلِّمُكُمُ دِينَكُمُ. (١)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الإيمان، باب سؤالِ جبريل النبي الله الله عن الإيمان و الإسلامِ والإحسانِ وعلمِ الساعة، ١: ٢٤، رقم: ٥٠ ٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ١: ٣٦، رقم: ٨، ٩

'' یہ جرائیل اللی تھ جو تمہیں (ان سوالات کے ذریعے) دین کی تعلیم دینے کے لیے آئے تھے۔''

اِس مضمون پر مشمل متعدد اُحادیث میں دینِ اِسلام کے ان تین مراتب کی تفصیلات واضح کی گئی ہیں۔ اسی طرح قرآن حکیم میں بھی باری تعالی نے مختلف مقامات پر دینِ اِسلام کے یہ تین درجات بیان فرمائے ہیں۔

دینِ إسلام کے پہلے درجے' إسلام' کے بارے پیس قرآن کیم بیں ارشاد ہوتا ہے: اَلْیَوْمَ اَکُمَلُتُ لَکُمُ دِیْنَکُمُ وَاتُمَمُتُ عَلَیْکُمُ نِعُمَتِیُ وَرَضِیتُ لَکُمُ الْاِسُلامَ دِینًا. (۱)

"آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین مکمل کر دیا اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دی اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دی اور تمہارے لیے اسلام کو (بطور) دین (یعنی مکمل نظام حیات کی حیثیت ہے) پیند کر لیا۔"

دینِ اسلام کے دوسرے درج'' ایمان' کے بارے میں ارشادِ باری تعالی ہے: قَالَتِ الْاَعُوابُ امَنَاطُ قُلُ لَّمُ تُؤْمِنُوا وَلَلْكِنُ قُولُوْۤ اسْلَمُنا وَلَمَّا

<sup>-----</sup> ٣- ترمذي، السنن، كتاب الإيمان، باب ما جاء في وصف جبريل للنبي المنهم الإيمان والإسلام، ٥: ٢، رقم: ١ ٢٦٠

٣- أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في القدر، ٣: ٢٢٢، رقم: ٩-٢٩

۵- نسائى، السنن، كتاب الإيمان وشرائعه، باب نعت الإسلام، ٨:
 ٩٤، رقم: ٩٩٩

٢- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في الإيمان، ١: ٣٣، رقم: ٣٣
 المائدة، ۵: ٣

### يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ. (١)

'' ویہاتی لوگ کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں، آپ فرما دیجیے: تم ایمان نہیں لائے، ہاں یہ کوکہ ہم اسلام لائے ہیں اور ابھی ایمان تمہارے دلوں میں داخل ہی نہیں ہوا۔''

دینِ إسلام کے تیسرے درجے''إحسان' کے بارے میں ارشادِ باری تعالی ہے: وَمَنُ اَحُسَنُ دِیْنًا مِّمَّنُ اَسُلَمَ وَجُهَةً لِللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ. (٢)

''اور دین اِختیار کرنے کے اعتبار سے اُس شخص سے بہتر کون ہوسکتا ہے جس نے اپنا رُوئے نیاز اللہ کے لیے جھکا دیا اور وہ صاحب احسان بھی ہوا۔''

ایک مقام پر الله تبارک و تعالیٰ نے دینِ اِسلام کے تینوں درجات بالترتیب اسطے بیان فرمائے ہیں۔ارشاد ہوتا ہے:

لَيُسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ جُنَاحٌ فِيُمَا طَعِمُوٓ ا إِذَا مَا اتَّقَوُا وَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ اتَّقَوُا وَّامَنُوا ثُمَّ اتَّقَوُا وَامَنُوا ثُمَّ اتَّقَوُا وَامَنُوا ثُمَّ اتَّقَوُا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحُسِنِيُنَ (٣)

"ان لوگوں پر جو ایمان لائے اور نیک عمل کرتے رہے اس (حرام) میں کوئی گناہ نہیں جو وہ (حکم حرمت اتر نے سے پہلے) کھا پی چکے ہیں جب کہ وہ (بقیہ معاملات میں) بچتے رہے اور (دیگر اَحکام ِ اللّٰی پر) ایمان لائے اور اَعمالِ صالحہ پرعمل پیرا رہے، پھر (اَحکام حرمت کے آجانے کے بعد بھی ان سب حرام اَشیاء سے) پر ہیز کرتے رہے اور (اُن کی حرمت پر صدقِ ول سے)

<sup>(</sup>١) الحجرات، ٩٩: ١٨

<sup>(</sup>٢) النساء، ٣: ١٢٥

<sup>(</sup>٣) المائدة، ٥: ٩٣

ایمان لائے، پھر صاحبانِ تقوئی ہوئے اور (بالآخر) صاحبانِ إحسان (لیمنی الله کے خاص محبوب ومقرب و نیکوکار بندے) بن گئے، اور الله إحسان والوں سے محبت فرما تا ہے⊙''

سطور بالا میں کی گئی اِس بنبادی بحث سے واضح ہوتا ہے، اور ائمہ دین کا بھی اِسی اَمر پر اِجهاع ہے، کہ دینِ اِسلام کاملاً تین درجوں پر مشتمل ہے اور اس کی کل تعلیمات ا نہی تین درجوں میں تقسیم ہیں۔اگر اِسلام کے عام معنی مراد لیے جائیں تو اس سے مراد مکمل دین ہے اور اگر اس کے خاص معنی مراد لیے جائیں تو اس سے مراد دین کے اساسی اعمال ہوں گے جنہیں اُرکانِ اِسلام سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ یہی ارکان اِسلام ہیں جن ہے مسلمانوں کی انفرادی واجماعی زندگی عملی سانچے میں ڈھلتی ہے۔ اِسی طرح دینِ إسلام کی وہ تعلیمات جن کا تعلق اَعمال اور اُحکام کے ساتھ ہے،''اِسلام'' کے ذیل میں آتی ہیں۔ ان سے مسلمانوں کی عملی و اُخلاقی زندگی وجود میں آتی ہے۔ دینِ اِسلام کی وہ تعلیمات جن کا تعلق عقائد ونظریات کے ساتھ ہے، وہ''ایمان'' کے ذیل میں آتی ہیں اور ان سے انسانی زندگی کا فکری و نظریاتی پہلوتشکیل یاتا ہے جب کہ دینِ اِسلام کی وہ تعلیمات جن سے اعلیٰ قلبی کیفیات اور روحانی اَحوال نصیب ہوتے ہیں، وہ"إحسان" کے ذیل میں آتی ہیں۔ اِن تعلیمات سے بندہ مؤمن کی اُخلاقی و روحانی تطہیر ہوتی ہے اور اُس کے قلب و باطن کا روحانی إرتقاء ہوتا ہے جو فی الحقیقت إسلام اور إیمان کا مقصد و مدعا ہوتا ہے۔

اب ہم بالترتیب دینِ إسلام کے نتیوں مراتب کا ذکر لغوی اور إصطلاحی حوالے سے کرتے ہیں تاکہ پیخوش گوار حقیقت واضح ہو سکے کہ اِن تین مراتب کا اُمن، امان اور سلامتی کے ساتھ کیا تعلق ہے۔

# (۱) لفظ إسلام كا لغوى معنى اور شخقيق

لفظِ 'اسلام' مصدر ہے اور یہ سَلِمَ یَسُلَمُ سَلَامًا وسَلَامَةً سے ماخوذ ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

أُدُخُلُوْا فِي السِّلْمِ كَآفَّةً. (١)

''اِسلام (سلامتی) میں پورے پورے داخل ہو جاؤ۔''

یہاں السِّلُم کا معنی ابو عمرو نے اسلام کیا ہے۔ اور حضرت ابوہریرۃ ﷺ مردی ہے کہ آپ سے المُنْ اِنَّمْ نے فرمایا:

ٱلۡمُسُلِمُ مَنُ سَلِمَ الۡمُسُلِمُونَ مِنُ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. <sup>(٢)</sup>

''مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان سلامت رہیں۔''

لہذا کسی فرد کے اسلام لانے اور مسلمان ہو جانے کا مطلب سلامتی کے دروازے میں داخل ہو جانا ہے یہاں تک کہ لوگ اس کے شرسے محفوظ ہو جائیں۔

امامِ لغت ابومضور محمہ الازہری (۲۸۲-۱۳۵۵) تھذیب اللغة میں بیان کرتے ہیں کہ ابواساق الزجاج نے اللہ تعالیٰ کے اس قول - ﴿فَقُلُ سَلَمٌ عَلَیْکُمُ کَتَبَ رَبُّکُمُ عَلَیٰ کُمُ عَلَیْکُمُ عَلَیٰ کُمُ عَلَیْکُمُ عَلیٰ نَفُسِهِ الرَّحُمَةَ ﴾ (۳) (تو آپ (ان سے شفقناً) فرما کیں کہ تم پر سلام ہو تمہارے رب نے اپنی ذات (کے ذِمّہ کرم) پر رحمت لازم کرلی ہے) - کی تغییر میں فرمایا کہ انہوں نے محمد بن بزیدکو بیان کرتے ہوئے سنا کہ لغت عرب میں سَلام کے جارمعانی

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢٠٨:٢

<sup>(</sup>٢) ترمذى، السنن، كتاب الإيمان، باب ما جاء في أن المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ٥: ١٨، رقم: ٢٢٢٧

<sup>(</sup>٣) الأنعام، ٢: ٥٣

ہیں: ان میں سے ایک یہ کہ سکلام، سکلمت سے مصدر ہے؛ دوسرا یہ کہ سکلامَة کی جُمع ہے؛ تیسرا یہ کہ اللہ تعالیٰ کے اُسا ہے حسیٰ میں سے ایک اسم مبارک ہے اور چوتھا یہ کہ یہ ایک ایسے درخت کا نام ہے جو سدابہار شجرِ سایہ دار ہے۔ زجاج نے کہا: وہ سکلام جو سکلمت کا مصدر ہے، اس کا معنی انسان کے لئے دعا ہے کہ وہ اپنے دین اور اپنی جان میں آفات سے سلامت رہے اور اس کی تاویل تمام آفات و کیلیّات سے نجات اور چھٹکارا یانا ہے۔ (۱)

جنت کو بھی دَارُ السَّلاَم اسی لئے کہا گیا ہے کہ اس میں کوئی فنا اور موت نہ ہو گی۔ نہ کسی کی زندگی کو خطرہ ہوگا نہ کسی کی صحت کو، نہ کسی کی عزت کو پریشانی لاحق ہوگا نہ کسی کی حرمت کو۔ بیہ خالصتاً امن وسکون، راحت و عافیت اور مسرت و سلامتی کا گھر ہوگا جس میں کوئی خوف و حزن اور رنج و ملال بھی نہ ہوگا۔ جسیا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿لَهُمُ دَارُ السَّلٰمِ عِنْدُ رَبِّهِمُ ﴾ (۲) (انہی کے لیے ان کے رب کے حضور سلامتی کا گھر ہے)۔ اور اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿وَاللّٰهُ یَدُعُوْآ اللّٰی دَارِ السَّلٰمِ ﴾ (۳) (اور الله سلامتی کے گھر (جنت) کی طرف بلاتا ہے)۔ اور دَارُ السَّلامَ سے مراد دَارُ السَّلامَة ہے یعنی سلامتی والا گھر، کیونکہ حقیقی سلامتی صرف اور صرف جنت میں ہے اور اس میں ایسی بقا ہے جس کے ساتھ فانہیں، ایسی عزت ہے جس کے ساتھ فانہیں، ایسی عزت ہے جس کے ساتھ فانہیں اور ایسی صحت ہے جس کے ساتھ بیاری نہیں۔

امام راغب اصفهانی بیان کرتے ہیں: السلم اور السلامة کا معنی ظاہری اور باطنی آ فات سے پاک ہونا ہے۔اللہ تعالی نے فرمایا:

<sup>(</sup>۱) أزهرى، تهذيب اللغة، ٣: ٢٩٢

<sup>(</sup>٢) الأنعام، ٢: ١٢٤

<sup>(</sup>٣) يونس، ١٠: ٢٥

اِلَّا مَنُ اَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيُمٍ  $0^{(1)}$ 

''گر وہی شخص ( نفع مند ہوگا) جو اللہ کی بارگاہ میں سلامتی والے بے عیب دل کے ساتھ حاضر ہواہ''

لین ایبا دل جوظم و فساد سے خالی ہو۔ پس بیسلامتی باطن سے متعلق ہے۔ اور اللہ تعالی کے ارشادِ گرامی ﴿مُسَلَّمَةٌ لَا شِيهَ فِيهَا﴾ (۲) میں سلامتی کا تعلق ظاہر سے ہے۔ اللہ تبارک و تعالی کے فرامین مقدسہ ﴿وَلٰكِنَّ اللهٰ سَلَّمَ ﴾، (۳) ﴿أَدُخُلُوهَا بِسَلْمٍ الْفِينَنَ ﴾، (۳) ﴿أَدُخُلُوهَا بِسَلْمٍ الْفِينَنَ ﴾، (۵) ﴿ اللهٰ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ المَّنِينَ ﴾، (۲) ﴿ اللهٰ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلْمِ ﴾، (۲) ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ اللهٰ قَالُوا سَلمًا ﴾، (۵) سب میں سلامتی اور امن و عافیت کا ہی معنی ہے۔ اور اللہ تعالی کے فرامین مبارکہ ﴿ سَلمٌ اللهُ قَولًا مِّنُ رَّبٍ

(١) الشعراء، ٢٦: ٨٩

<sup>(</sup>٢) ''بالكل تندرست ہواس ميں كوئي داغ دهيه بھي نه ہو۔''(ا)

<sup>(</sup>۳) ''لیکن اللہ نے (مسلمانوں کو بزد کی اور باہمی نزاع سے) بچالیا۔''<sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۴م) ''(ان سے کہا جائے گا:) ان میں سلامتی کے ساتھ بے خوف ہو کر داخل ہو جاؤہ''<sup>(۳)</sup>

<sup>(</sup>۵) "ہاری طرف سے سلامتی اور برکتوں کے ساتھ (کشتی سے) اتر جاؤ۔"(۲)

<sup>(</sup>۲) 'الله اس کے ذریعے ان لوگوں کو جو اس کی رضا کے پیرو ہیں، سلامتی کی راہوں کی بدایت فرما تا ہے۔'(۵)

<sup>(2) &#</sup>x27;'اور جب ان سے جاہل (اکھڑ) لوگ (ناپندیدہ) بات کرتے ہیں تو وہ سلام کہتے (ہوئے الگ ہو جاتے) ہیں۔''(۱)

<sup>(</sup>۱) البقرة، ۲: اك (<sup>۳</sup>) هود، ا ا: ۲۸

<sup>(</sup>٢) الأنفال، ٨: ٣٣

<sup>(</sup>٣) الحجر، ١٥: ٣٨ (٢) الفرقان، ٢٥: ٣٣

رَّحِیْم ﴾ (۱) اور ﴿سَلْمٌ عَلَیْکُمُ بِمَا صَبَوْتُهُ ﴿ اللهُ عَلَیْکُمُ بِمَا صَبَوْتُهُ ﴿ (۲) میں بھی سلامتی اور عافیت ہی نہ کور ہے۔ اللہ ہے۔ اللہ ہے۔ اللہ عنی ہے جو اسلام کے لفظ میں لغتا اور دلالتا پایا جاتا ہے۔ اس سے یہ چیز اَظہر من اشمّس ہوگئ کہ ہر اسم یا فعل جو لفظِ اسلام کی اصل اور مادہ سے مشتق ہوتو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اینے اندرامن، امان، سلامتی اور عافیت کا معنی رکھتا ہو۔

باری تعالی نے بھی اپنا ایک نام السّلام بیان فرمایا ہے، جس کا سبب بھی السّلامة من العیب والنقص والفنا لین اللّه تعالی کا ہرعیب، نقص اور فنا ہے پاک ہونا ہے۔ اِس سے لفظ ''اسلام'' کے مذکورہ بالا معنی پر دلالت واقع ہوتی ہے کیونکہ اسم اللّی ہونے کے باعث یہ لفظ اور اس کا مدلول اپنے اندر سلامتی، حسن، بھلائی اور خیر کے تمام معانی جع کیے ہوئے ہے اور جملہ عوارضِ فساد کی کمل نفی لیے ہوئے ہے۔ اس وجہ ہے ہر مسلمان کا شعارِ ملاقات اور اس کی علامتِ اسلام ہی تسلیم کو بنا دیا گیا ہے کہ جب بھی دو مسلمان کا شعارِ ملاقات اور اس کی علامتِ اسلام علیکم کہہ کر امن وسلامتی کی دعا اور پیغام مسلمان باہم ملیس تو ایک دوسرے کو السلام علیکم کہہ کر امن وسلامتی کی دعا اور پیغام دیں اور ایک دوسرے کے لئے ہرفتم کے شر و فساد اور عدوان و طغیان سے محفوظ رہنے کی خواہش کا اظہار کریں۔ یہی تھم مسلمانوں کو خوو ج عن الصلوة پر دیا گیا ہے کہ نماز کی اختنام بھی دائیں بائیں ہر ایک کے لیے سلامتی، امن و امان اور حفاظت و عافیت کے بیغام پر کریں۔

اسی طرح السّلام کا ایک اور معنی ''سرسبر درخت' ہے۔ لسان العرب اور تھذیب اللغة میں امام لغت ابو حنیفہ کا قول مروی ہے: السّلام شجرٌ عظیمٌ وہو أبدًا

<sup>(</sup>۱) "(تم پر) سلام ہو، (یہ) ربّ رحیم کی طرف سے فرمایا جائے گاہ"(۱)

<sup>(</sup>۲) ''(انہیں خوش آ مدید کہتے اور مبارک باد دیتے ہوئے کہیں گے:) تم پر سلامتی ہو تمہارے صبر کرنے کے صلہ میں ''<sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) يسين، ۳۲: ۵۸

<sup>(</sup>٢) الرعد،١٣٠:٢٣

أخصن (۱) (سلام الیا شجرعظیم ہے جو ہمیشہ سرسبر و شاداب رہتا ہے)۔ اس کی وجہ بھی ائمہ لفت نے یہی لکھی ہے۔ یہ درخت آ فات سے یعنی سو کھنے، جلنے اور جھڑ نے سے محفوظ ہوتا ہے اس لئے اسے المسلام کہتے ہیں۔ ابن بری نے کہا ہے کہ درخت کو اَلسَّلُمُ کہتے ہیں اور اس کی جمع سلام ہے۔ سواس کی وجہ تسمیہ بھی ہمیشہ سایہ دار اور سدا بہار رہنا ہے۔ گویا جو شے بھی سایہ دار ہواس میں سِلُم، سَلُم اور جو شے بھی سایہ دار ہواس میں سِلُم، سَلُم اور سلام کا معنی تصور کیا جائے گا۔

مزید برآں عربی لغت میں سیڑھی کو السُّلَّمُ کہتے ہیں۔ الزجاج نے بیان کیا ہے:
السُّلَّمُ سُمِّی سُلَّمًا لأنّهُ یُسَلِّمُ کُ إلی حیث ترید (۲) (سیڑھی کو بھی سُلَّم اس لئے کہتے ہیں کہ یہ انسان کو جہاں وہ چاہتا ہے سلامتی اور خیریت سے چڑھا دیتی ہے)۔ ورنہ بغیر سیڑھی کے جیت یا بلندی پر چڑھنے کے لیے چھال نگ سمیت جو طریقہ بھی استعال کیا جائے گا، اس میں گرنے اور زخمی ہو جانے یا ہلاک ہو جانے کا خطرہ برقرار رہے گا۔ جب آپ سیڑھی کا ذریعہ اپنا لیتے ہیں تو خطرات سے محفوظ و مامون ہو جاتے ہیں۔ اس کے اس سلامتی کے کردار کی وجہ سے لغت ِعرب میں اسے السُّلَمُ کا نام دیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں بھی مذکور ہے:

 $\hat{b}$  اُوُ سُلَّمًا فِي السَّمَآءِ.

''یا آسان میں (چڑھنے والی) کوئی سٹرھی تلاش کرلیں۔''

اب لفظ السَّلُمُ ك ايك اور معنى پرغور كَيْجَةَ اور وه ہے وُول۔ صاحبِ لسان العرب ابن منظور لكھتے ہيں: السَّلُمُ هو الدلو العظيمة (٣) (بڑے وُول كو سَلم كہتے

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، ٢٩٤:١٢

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، ١٢: ٢٩٩

<sup>(</sup>m) الأنعام، a: 0m

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، لسان العرب، ١١: ١٠٢

ہیں)۔ آپ خوب جانے ہیں کہ ڈول وہ برتن ہے جس کے ذریعے کویں سے پانی نکالے ہیں۔ مشینی دور سے قبل ڈول کے ذریعے ہی پانی نکالا جاتا تھا۔ سوال یہ ہے کہ ڈول کو سکم ہم کا نام کیوں دیا گیا۔ اس سے پانی نکال کر پیاسے اپنی پیاس بجھاتے ہیں۔ ضرورت مند پانی گھروں کو لے جاتے ہیں۔ حتیٰ کہ پہلے زمانہ میں عنسل اور وضو بھی اسی طرح کیا جاتا تھا۔ سو ڈول کی اس حیات بخشی اور نفع رسانی کے باعث اسے سَکُم کا نام دیا گیا کہ اس کے ذریعے لوگوں کی کنووں کے پانی تک رسائی ہوتی ہے اور پانی سے زندگی، سیرانی، گھٹڈک، سکون، راحت جان اور سبزی و ہریالی سب کچھ وابستہ ہے۔ اس لیے اس کے حصول کے ذریعے کوسلامتی (سَکم) کا لقب مل گیا۔

لفظِ اسلام پر لغوی بحث ہم نے بطور نمونہ کی ہے تاکہ معلوم ہو سکے کہ اسلام اپنے لفظ، معنی اور عنوان کے لحاظ سے کلیٹا امن وسلامتی، خیر و عافیت اور حفظ و امان کا نام ہے۔ دوسر کے لفظوں میں اسلام فساد و ہلاکت سے نہ صرف محفوظ و مامون ہونے بلکہ ہر ایک کو محفوظ و مامون رکھنے کا نام ہے۔ اس میں اصلاً کسی فساد انگیزی، تباہی و بربادی اور تفرقہ و انتشار کی مخبائش ہی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی تعلیم کا ہر پہلو انتہا پیندی اور دہشت گردی کی نفی کرتا ہے اور اس کی جگہ بھلائی، آبادی، شادائی، سلامتی، ترقی، عافیت اور نفع بخشی کی ترغیب اور حنانت دیتا ہے۔ سوجس شخص کا طرزِ عمل اسلام کے اساسی معنی اور اس کے فکری وعملی اطلاق سے متصادم ہوگا اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہوگا۔

اب مٰدکورہ بالا معانی کی تائید میں حضور نبی اکرم مٹیلیٹی کے ارشادات ملاحظہ فرمائیں:

ا۔ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھی آئے ۔ نے ارشاد فرمایا:

اَلُمُسُلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِنُ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. (١)

<sup>(</sup>١) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الإيمان، باب من سلم المسلمون من ...

''مسلمان وہ ہے جس نے اپنی زبان اور اپنے ہاتھ سے دوسرے مسلمانوں کو محفوظ رکھا۔''

#### ۲۔ حضرت ابوموسی کے روایت کرتے ہیں:

قُلُتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الْإِسُلامِ أَفُضَلُ؟ قَالَ: مَنُ سَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِنُ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. (1)

''میں نے حضور نبی اکرم ﷺ کی بارگاہ میں عرض کیا: یا رسول اللہ! کون سا

····· لسانه وید، ۱: ۱۳، رقم: • ۱

٢ مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأي أموره أفضل، ١: ٦٥، رقم: ٣١

س- ترمذى، السنن، كتاب الإيمان، باب ما جاء في أن المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ٥: ١٤، رقم: ٢٢٢٧

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: • ٣٣، رقم: ١٥٢٧ ا

۵- ابن حبان، الصحيح، ١: ٢٠٧١، رقم: ١٨٠

(۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الإيمان، باب من سلم المسلمون من لسانه ويد، ١: ١٣، رقم: ١١

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأي
 أموره أفضل، ١: ٢٦، رقم: ٣٢

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٣٤٢، رقم: ٣٤٠ ١

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ١١٣ ، وقم: ١٨٠ ١١

٥- ابن حبان، الصحيح، ١١: ٥٧٩، رقم: ١٤٢٥

٧- ابن أبي شيبة، المصنف، ٥: • ٣٢، رقم: ٢٩٣٩٧

٧- حاكم، المستدرك، ١: ٥٥، رقم: ٢٦

٨- عبد الرزاق، المصنف، ١١: ٢٤ ١، رقم: ٤٠١٠ ٢٠

اسلام افضل ہے؟ آپ مٹھی نے فرمایا: (بہترین اسلام اس شخص کا ہے) جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔''

ندکورہ حدیث مبارکہ میں حضور نبی اکرم سٹی آئی الیاسکام اَفْضَلُ کا جواب مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنُ لِسَانِهِ وَیَدِهِ دے کر لوگوں کے اس اعتراض کو رفع فرما دیا ہے کہ ''نہم کس کا اسلام ما نیں اور کس کا نہ ما نیں۔'' حضور نبی اکرم سٹی آئی نے اسلام کا واضح کہ ''نہم کس کا اسلام ان لوگوں کا حیث ہوئے ارشاد فرمایا کہ بہترین اسلام ان لوگوں کا ہے جن کے ہاتھ اور زبان سے تمام طبقاتِ انسانی محفوظ رہیں، جو بقاے باہمی، محبت و رواداری جمل و برداشت اور بین المذابب رواداری کے علم بردار ہوں۔ اس کے برعس اگر کوئی تبلیغ و تنفیز دین کے لئے انتہا لیندی، نفرت و تعصب، افتراق وانتشار اور جبر وتشدد کا راستہ اختیار کرے اور معصوم شہریوں کا خون بہائے تو ایسے لوگ، چاہے ظاہری طور پر امن شرعی کے پابند ہی کیوں نہ ہوں، ان کا دعویٰ اسلام ہرگز پسندیدہ اور مقبول نہیں موسکتا کیونکہ حضور نبی اکرم مٹھ آئی اسلام کو پر کھنے کا معیار (criterion) بنیادی طور پر امن وسلامتی کوقرار دیا ہے۔

سر۔ حضرت عبداللہ بن عمر اللہ عن عرض كيا:

أَيُّ الإِسُلامِ خَيُر؟

'' کون سا إسلام بہتر ہے؟''

آپ طرفی این نے ارشاد فرمایا:

تُطُعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقُرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنُ عَرَفُتَ وَمَنُ لَمُ تَعُرِفُ. (١)

<sup>(</sup>۱) ١- بخارى، الصحيح، كتاب الإيمان، باب إطعام الطعام مِنَ الإسلام، ١: ١٣، رقم: ١٢

''(بہترین اسلام یہ ہے کہ) تم (دوسروں کو) کھانا کھلاؤ اور (ہرایک کو) سلام کرو،خواہ تم اسے جانتے ہو یانہیں جانتے''

۲۰ حضرت ابوہریہ ﷺ نے ایک مسلمان کی تحضور نبی اکرم مشیقیم نے ایک مسلمان کی تعریف کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

المُسُلِمُ مَنُ سَلِمَ النَّاسُ مِنُ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. (١)

''(بہترین) مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے تمام لوگ محفوظ رہیں۔''

امام احمد بن حنبل اپنی مند میں حضرت عبد الله بن عمرو بن عاص اپنی مند میں دوایت کرتے ہیں:

أَنَّ رجلاً قال: يا رسول الله، أَيُّ الإِسُلام أفضلُ؟ قَالَ سُلَّيْيَتُمْ: مَنُ سَلِمَ النَّاسِ مِنُ لِّسَانِهِ وَيَدِهِ. (٢)

سـ مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام ونصف أموره أفضل، 1: ٢٥، رقم: ٣٩

(۱) ١- نسائي، السنن، كتاب الإيمان وشرائعه، باب صفة المؤمن، ٨: ١٠ ، رقم: ٩٩٥٨

٢- نسائي، السنن الكبرى، ٢: ٥٣٠، رقم: ١١٧٢١

٣- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ٢: ١٢٩٨، رقم: ٣٩٣٣

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٤٩، رقم: ١٩١٨

(٢) أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ١٨٤، رقم: ١٧٥٣

"ایک شخص نے حضور نبی اکرم طافیہ سے عرض کیا: یا رسول اللہ! کون سا إسلام افضل ہے؟ آپ طافیہ نے فرمایا: (اُس شخص کا اِسلام سب سے بہتر ہے) جس کی زبان اور ہاتھ سے تمام لوگ محفوظ رہیں۔''

۲۔ اِمام طبرانی حضرت عبداللہ بن عمرو کے سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے حضور نبی اکرم مالی کی سے عرض کیا:

أَيُّ الْمُسُلِمِينَ خَيْرٌ، يَا رَسُولَ اللهِ؟

"يا رسول الله! كون سا اسلام بهتر ہے؟"

آپ ملی ایش نے ارشاد فرمایا:

مَنُ سَلِمَ النَّاسَ مِنُ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. <sup>(١)</sup>

"(اُس شخص کا اِسلام بہتر ہے) جس کی زبان اور ہاتھ سے لوگ محفوظ رہیں۔"

حضرت جابر ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم ملی ایکی نے فرمایا:

أَكُمَلُ الْمُؤُمِنِيُنَ مَنُ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنُ لِّسَانِهِ وَيَدِهِ. <sup>(٢)</sup>

''سب سے زیادہ کامل ایمان والا وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔''

۸۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی الله عنهما سے مری ہے کہ حضور نبی اکرم سُلَّيَا فِيَمَ نَے فَرَايا:

<sup>(</sup>١) طبراني، المعجم الأوسط، ٣: ٢٨٧، رقم: ١٤٥٠

<sup>(</sup>۲) ١- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ١: ۵۴، رقم: ۲۳ ٢- ابن حبان، الصحيح، ١: ٢٢٩، رقم: ١٩٧

اَلْمُسُلِمُ أَخُو الْمُسُلِمِ، لَا يَظُلِمُهُ وَلَا يُسُلِمُهُ، مَنُ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللهُ عَنُهُ أَخِيهِ كَانَ اللهُ فَرَّجَ عَنُ مُسُلِمٍ كُرُبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرُبَةً مِنْ كُرُبَةً مِنْ كُرُبَةً مِنْ اللهُ يَوْمَ اللهُ اللهُ اللهُ يَوْمَ اللهُ اللهُ اللهُ يَوْمَ اللهُ اللهِ اللهُ الله

''ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے، نہ وہ اس پرظلم کرتا ہے اور نہ اسے بیار و مددگار چھوڑتا ہے۔ جو شخص اپنے کسی (مسلمان) بھائی کی حاجت روائی کرتا ہے اللہ تعالی اس کی حاجت روائی فرماتا ہے۔ اور جو شخص کسی مسلمان کی دنیوی مشکل حل کرتا ہے اللہ تعالی اس کی قیامت کی مشکل حل فرمائے گا اور جو شخص کسی مسلمان کی پردہ پوشی کرتا ہے اللہ تعالی مشکل حل فرمائے گا اور جو شخص کسی مسلمان کی پردہ پوشی کرتا ہے اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی پردہ پوشی کرے گا۔'

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب المظالم، باب لا يظلم المسلم المسلم ولا سلمه، ۲: ۸۲۲، رقم: ۲۳۱۰

٢- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، ٣- ١٩٩٨، رقم: ٢٥٨٠

٣- ترمذى، السنن، كتاب الحدود، باب ما جاء فى الستر على المسلم، ٣: ٣٣٠ رقم: ١٣٢١

٣- أبوداود، السنن، كتاب الأدب، باب المؤاخاة، ٣: ٣٧٣، رقم: ٨ مم

## وَعِرُضُهُ. <sup>(١)</sup>

'' مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، وہ اس پر نہ تو ظلم کرتا ہے اور نہ اسے ذلیل کرتا ہے اور نہ اسے ذلیل کرتا ہے اور نہ ہی اسے حقیر سمجھتا ہے۔ تقویٰ اور پر ہیزگاری یہاں ہے (اور آپ سائی ہے نہ تین مرتبہ اپنے سینئہ اقدس کی طرف اشارہ کیا)۔ کسی مسلمان کے لئے اتنی برائی کافی ہے کہ وہ اپنے کسی مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ ایک مسلمان پر دوسرے کا خون، اس کا مال اور اس کی عزت (و آبرو پامال کرنا) حرام ہے۔''

ایک دوسری متقق علیه حدیث میں یہی مضمون یوں بیان کیا گیا ہے:

عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسُعُودٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ اللَّبَيِّ اللَّهِ اللهِ عَلَى: سِبَابُ الْمُسُلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفُرٌ. (٢)

(۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله، ۲: ۹۸۲ ا، رقم: ۲۵۲۳ مرقم: ۲۵۲۳ مرقم: ۲۲۲۲ مرقم: ۱۳۳۲ مسند، ۱: ۴۲۳، رقم: ۱۳۳۲

۳- بيهقى، السنن الكبرى، ٢: ٩٢، رقم: ١١٢٧ م ٥- بيهقى، شعب الإيمان، ٥: ٢٨٠، رقم: ٢٢٢٠

(٢) ١- بخارى، الصحيح، كتاب الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، ٢٤١، رقم: ٣٨

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان قول النبي المنهم الله سباب المسلم فسوق وقتاله كفر، ١: ٨١، رقم: ٩٣

٣- ترمذي، السنن، كتاب البر والصلة، ٣: ٣٥٣، رقم: ٩٨٣ ا

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب قتال المسلم، 2: ١٢١، رقم: ١٠٥٨

٥- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في الإيمان، ١: ٢٧، رقم: ٩٩

''حضرت عبد الله بن مسعود ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم اللہ آتھ نے فرمایا: کسی مسلمان کو گالی دینافت اور اس سے قال کرنا کفر ہے۔''

مذکورہ حدیث کی رُو سے جب کسی مسلمان کومحض برا بھلا کہنے اور ان سے فساد و قال کرنے کوفت و کفر کہا گیا ہے تو ان کے خلاف ہتھیار اٹھانا اور ان کے جان و مال کو تلف کرنا کتنا بڑا جرم ہوگا۔

حضور نبی اکرم سلی نیم نے مذکورہ بالا اُحادیث مبارکہ میں بعض مقامات پر مطافقاً لفظ ''النّاس'' استعال کر کے اس حقیقت کی طرف واضح اشارہ فرما دیا ہے کہ مسلمان اور مومن صرف وہی شخص ہوگا جس سے بلا تفریقِ دین و مذہب ہر شخص کی جان و مال اور عزت و آبر و محفوظ ہو۔ لہذا جو شخص آ دمیت وانسانیت کا احرّام محوظ نہ رکھے اور قتل و غارت گری، فساد انگیزی اور جر و تشدد کا راستہ اختیار کرے، وہ کتنی ہی عبادت و ریاضت کرتا ہو، گھرے، ہرگز مومن نہیں ہوسکتا۔ اگر کسی شخص نے ڈاڑھی رکھی ہو، تشییج و تحلیل بھی کرتا ہو، نماز پخیگا نہ ادا کرتا ہو، روزوں کا اہتمام کرتا ہو، تنجد گذار اور قائم اللیل ہواور دعوت و تبلیغ کے علاوہ ہر سال جج و عمرہ بھی کرتا ہو، الغرض تمام عبادات کے باوجود اس سے لوگوں کی جان و مال محفوظ نہ ہوں تو یہ تمام عبادات اسے اللہ کے عذاب سے نہیں بچاستیں، کیونکہ حقیقی فلاح مال محفوظ نہ ہوں تو یہ تمام عبادات اسے اللہ کے عذاب سے نہیں بچاستیں، کیونکہ حقیقی فلاح کا انحصار محض ظاہری عبادت پر نہیں بلکہ قلب سلیم پر ہے۔ حضور نبی اکرم ملی ایک عبادات کے فرمایا:

إِنَّ الله ﷺ لَا يَنظُرُ إِلَى صُورِكُمُ وَاَمُوالِكُمُ، وَلَٰكِنُ يَنظُرُ إِلَى قُلُوبُكُمُ وَاَمُوالِكُمُ، وَلَٰكِنُ يَنظُرُ إِلَى قُلُوبُكم وَاَعُمَالِكُمُ. (1)

''الله تعالی تمهاری صورتوں اور اموال کو نہیں بلکہ تمہارے دلوں اور اعمال کو دیکھتا ہے۔''

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم، ۳: ۱۹۸۷، الرقم: ۲۵۲۳ ۲- أحمد بن حنبل، المسند، ۲: ۲۵۸

یعنی اگر اندر کا انسان نہیں بدلا، وہ وحثی اور درندہ ہے تو باہر کے انسان کو جتنے ہم کے انسان کو جتنے ہم کے لبادے اوڑھا لیں، اس سے اللہ کو ہرگز دھوکہ نہیں دیا جا سکتا۔

# (٢) لفظ ايمان كالغوى معنى اور تحقيق

لفظ ایمان بقول کونی آمِن یَاْمَنُ اَمُناً و اَمَانةً و اَمَنةً و اَمَنةً سے مصدر ہے۔ اس کے معنی میں بھی اسلام کی طرح 'امن و امان' کی ہی کامل دلالت ہے۔ امام لغت ابومنصور اللاز ہری (۲۸۲ – ۳۷۵ ھ) نے تھذیب اللغة میں ابو زیاد کا قول نقل کیا ہے: آمَنَ فلانٌ اللعدوَّ اِیماناً، فاَمِنَ و العدوُّ مُؤْمَنٌ (۱) (فلال شخص نے دَمَن کو امان فراہم کی۔ یہ 'ایمان' ہے لغنی امان دینا ہے۔ پس وہ امن پاگیا)۔ سو دَمَن کو مُؤْمَنُ لَہیں گے کیونکہ وہ مامون ہو گیا اور امان دینا ہے۔ والا مُؤْمِنُ کہلائے گا۔ اسی طرح قرآن مجید نے مکہ معظمہ کو شہر امن ہو نون کی بنا پر ﴿وَهَلَذَا الْبَلَدِ الْآمِینِ ﴾ (۱) (اور اس اَمن والے شہر (مکہ) کی قسم ) کہہ کرفتم سے یادفرمایا ہے۔ یہاں امین، مامون کے معنی میں آیا ہے۔ ابونصر الجوہری نے بھی رفتش سے یہی سبب روایت کیا ہے۔

امن، خوف کی ضد ہے اور حضرت مجاہد سمیت کئی طرق سے اللہ تعالی کا ایک نام بھی الأمین مروی ہے۔ اسی طرح المؤمن کا اسم اللی ہونا تو خود قرآن مجید میں آیا ہے۔ دونوں کا معنی ایک ہے، لیمنی ''اپنے اولیاء کوخوف سے امان دینے والا۔'' سورہ قریش میں بھی یہی مذکور ہے:

فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَيْتِ۞ الَّذِيُ آطُعَمَهُمُ مِّنُ جُوُعٍ وَّامَنَهُمُ مِّنُ خَوُفٍ۞<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، ۱۳: ۲۱

<sup>(</sup>٢) التين، ٩٥:٣

<sup>(</sup>۳) قریش، ۲۰۱: ۳، ۳

''پس انہیں چاہیے کہ اس گھر (خانہ کعبہ) کے رب کی عبادت کریں (تا کہ اس کی شکر گزاری ہو) ہس نے انہیں بھوک (لعنی فقر و فاقہ کے حالات) میں کھانا دیا (لعنی رِزق فراہم کیا) اور (دشمنوں کے) خوف سے امن بخشا (لعنی محفوظ و مامون زندگی سے نوازا) ہ''

اِیُمَان اور آمَنَ لغتِ عرب میں دوطرح آتے ہیں: متعدی اور غیر متعدی۔ اس طرح لفظِ مومن کے دومعنی ہوئے: خود امن پانے والا اور دوسروں کو امن فراہم کرنے والا۔ قرآن حکیم میں دحرم مکنہ' کا ذکر یوں آیا ہے:

اَوَلَمُ يَرَوُا اَنَّا جَعَلُنَا حَرَمًا امِنًا. (١)

''اور کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے حرمِ (کعبہ) کو جائے امان بنا دیا ہے۔''

پھر ' کعبۃ اللہ کی نسبت ارشاد فرمایا گیا ہے:

وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَاَمُنَّا. (٢)

''اور (یاد کرو) جب ہم نے اس گھر (خانہ کعبہ) کولوگوں کے لیے رجوع (اور اجتماع) کا مرکز اور جائے امان بنا دیا۔''

مزید برآ ں ابو اسحاق الزجّاج نے ''صاحبِ آمن' کے لیے آمِنٌ، أَمِنٌ اور اُمن شُوی سُوی اَمن کے لیے آمِنٌ، أَمِنٌ اور اُمن سُوی سُوی اَمن سُاروں کو اُمنا تُّ الله الله بی معنی میں بیان کئے ہیں۔ حدیث نبوی سُوی اِلله میں ستاروں کو اُمنا کہا گیا ہے: النجوم اُمنا اُلسماء، فإذا ذهبت النجوم اُتی السماء ما توعد۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ستارے آسانی کا نئات کی امان ہیں۔ جب وہ باہم کمرا کر گرجا کیں گے تو قیامت آجائے گی لیخی کا نئات کا خاتمہ ہوجائے گا۔ اس طرح حضور سُوی اُلی اُلی کے خود کو این

<sup>(</sup>١) العنكبوت، ٢٤:٢٩

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٢: ١٢٥

صحابہ کے لئے اُمَنَةٌ فرمایا: أنا اُمَنَةٌ لأصحابی، فإذا ذهبت أتی اُصحابی ما یو عدون (میں اپنے اصحاب کے لئے امان ہوں، جب میں دنیا سے ظاہراً رخصت ہو جاؤں گا تو ان پر مخالفتوں، بغاوتوں اور عداوتوں کے فتنے ٹوٹ پڑیں گے جن کا ان سے وعدہ کیا گیا ہے)۔ سوایسے ہی ہوا جن کے نتیج میں کئی خلفاء راشدین اور ہزاروں صحابہ کرام شہید ہوئے۔ پھر آپ ٹرائی ہے فرمایا: اُصحابی اُمنة لأمتی، فإذا ذهبت اُصحابی، اُتی اُمتی ما یو عد (میر ے صحاب، میری امت کے لئے امان ہیں، جب ان کا زمانہ گزر جائے گا تو امت میں وہ فتنے سراٹھا کیں گے جن کا ذکر کر دیا گیا ہے)۔ (۱)

الغرض ہر جگہ أمنَة ، أمن و امان كے معنی ميں بيان ہوا ہے اور يہى لغت ميں لفظ ايمان كى اصل ہے۔ سومعلوم ہوا كہ لفظ ايمان كى مادہ ميں اور اس كے تمام مشتقات (derivatives) ميں امن و امان ہى كا مفہوم پايا جاتا ہے۔ يہى وجہ ہے كہ جس شخص كا عمل يا اقدام امن و امان كے خلاف ہے بلكہ اس كى تباہى اور خاتمہ كا باعث ہے ، اور وہ اينى كارروائيوں سے خوف كھيلاتا ہے اور دہشت گردى، قتل و غارت گرى اور تباہ كارى كا مرتكب ہوتا ہے، اس كا كوئى تعلق ايمان سے نہيں ہوسكتا۔

لفظِ إسلام اور إيمان كى لغوى تحقيق سے يہ بات واضح ہو چكى ہے كہ دين كے دونوں درج، اسلام اور ايمان ہر عمل ميں كليتًا امن و امان اور عافيت و سلامتى كا تقاضا كرتے ہيں۔ امن و امان كو تباہ كرنے كا كوئى بھى عمل ہو، خواہ اسے كوئى بھى نعرہ ديا جائے، اس كے ليے كسى بھى سبب كا سہارا ليا جائے اور اسے كوئى بھى لباس اور هايا جائے، وہ نہ اسلام كے دائرے ميں ہوگا نہ ايمان كے دائرے ميں۔ بلكہ صراحنًا ايمان كے بھى خلاف ہو كا اور اسلام سے بھى متصادم ہوگا۔ اس لئے حضور نبى اكرم المُنْ اَيمان كو امن ، امان اور امانت دارى كے ساتھ مشروط فرمايا ہے۔

لفظ ایمان کی اس لغوی اور معنوی إفادیت کے بیش نظر پینمبر رحت حضور نبی اکرم مالی اینام

<sup>(</sup>١) أحمد بن حنبل ، المسند، ٣٠ ، ٣٩٨، رقم: ١٩٥٨٢

نے افرادِ ملت کو متعدد ہدایات إرشاد فرمائی ہیں تاکه تمام مسلمان محبت و اُلفت، خل و برداشت، احترامِ آ دمیت اور دُحَمَآءُ بَینَهُمُ (۱) (آپس میں بہت زم دل اور شفق ہیں) کی چلتی پھرتی تصویریں بن جائیں اور نیتجناً پورے کا پورا معاشرہ امن و آشتی اور خیر و عافیت کا گہوارہ بن جائے۔ ذیل میں ایمان کے مذکورہ بالا معانی کی تائید میں حضور نبی اکرم میٹینیم کے ارشادات ملاحظہ فرمائیں:

ا۔ امام نسائی اور احمد بن حنبل حضرت ابوہریرہ رہے سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مائی آغ مومن کی تعریف کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

الْمُؤْمِنُ مَنُ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِمُ وَأَمُوَ الِهِمُ. (٢)

''مومن وہ ہے کہ جس کے پاس لوگ اپنے خون ( یعنی جان ) اور مال محفوظ سمجھیں۔''

٢- حضرت فضاله بن عبيد الله سے روايت ہے كه حضور نبى اكرم الهيكي في جة الوداع كے موقع ير ارشاد فرمايا:

الْمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى أَنْفُسِهِمُ وَأَمُوَ الِهِمُ. (٣)

(۱) الفتح، ۲۹: ۲۹

(٢) ١- نسائي، السنن، كتاب الإيمان وشرائعه، باب صفة المؤمن، ٨: ١٠٢، رقم: ٩٩٥٨

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٤٩، رقم: ١٩١٨

(۳) ۱- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ۲: ۱۲۹۸، رقم: ۳۹۳۴

٢- أحمد بن حنبل في المسند، ٢: ٢١، رقم: ٣٠٠٠٣

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ١: ٥٣، رقم: ٢٣

٣- طبراني، المعجم الأوسط، ١: ١٨، رقم: ٢٣٢-

''مومن وہ ہے جس کے پاس لوگ اپنے جان و مال کو مامون سمجھیں (اور اسے ان پر امین بنا کیں )۔''

س عَنُ جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ مَنُ سَلِمَ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

"حضرت جابر ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھیکھ نے ارشاد فرمایا: سب سے کامل ایمان والا وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان مخفوظ رہیں۔"

٧٠ حضرت ابو ہریرہ اللہ سے مروى ہے كه حضور نبى اكرم سائين نے فرمایا:

مَنُ كَانَ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ فَكَلا يُؤُذِ جَارَهُ، وَمَنُ كَانُ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوُمِ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ ضَيْفَهُ، وَمَنُ كَانَ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْآخِر فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوُ لِيَصُمُتُ. (٢)

> (۱) ا-حاكم، المستدرك على الصحيحين، ١: ۵۴، رقم: ۲۳، ٢- ابن حبان، الصحيح، ١: ٣٢٧، رقم: ١٩٧

(٢) ١- بخاري، الصحيح، كِتاب الأَدَبِ، باب مَن كَانَ يُؤُمِنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلاَ يُؤُذِ جَارَهُ، ٥: ٢٢٣٠، رقم: ٥٢٧٢

٢- بخاري، الصحيح، كتاب الأدب، باب إكرام الضَّيف و خِدْمَتِهِ إِيَّاهُ بِنَفْسِهِ، ٥: ٢٢٧٣، رقم: ٥٤٨٥

سد بخاري، الصحيح، كتاب الرِّقَاقِ، باب حِفُظِ اللِّسَانِ، ۵: ٢٣٧١، رقم: • ١١١

٣- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت إلا عن الخير، ١: ٢٩٦٨، رقم: ٣٤، ٣٨ ۵- ترمذى، السنن، كتاب الصفة والرقائق والورع، باب: (٥٠)، ٣: - ''جواللہ ﷺ پراور روزِ قیامت پرایمان رکھتا ہے اپنے ہمسائے کو نہ ستائے، اور جو اللہ ﷺ اور روزِ قیامت پر ایمان رکھتا ہے اپنے مہمان کی عزت کرے، اور جو اللہ ﷺ اور روزِ قیامت پر ایمان رکھتا ہے اچھی بات کرے یا خاموش رہے۔''

حضرت ابوشرت ها روايت كرت بين كه حضور نبى اكرم التي ني إرشاد فرمايا:
 وَالله لَا يُؤُمِنُ، وَالله لَا يُؤُمِنُ، وَالله لَا يُؤُمِنُ. قِيلَ: مَن يَا رَسُولَ الله ؟
 قَالَ: الَّذِى لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَ ائِقَهُ. (۱)

''خدا کی قشم! وه ایمان والانهیں، خدا کی قشم! وه ایمان والانهیں، خدا کی قشم! وه ایمان والانهیں، خدا کی قشم! وه ایمان والانهیں۔ عرض کیا گیا: یا رسول الله! کون (مومن نهیں)؟ آپ ﷺ نے فرمایا: جس کا پڑوی اس کی ایذارسانی ہے محفوظ نہیں۔''

مزیدید ارشاد گرامی بھی اسی تصور کی تائید کرتا ہے:

..... ۲۵۹، رقم: ۲۵۰۰

٢- أبو داود، السنن، كتاب الأدب، باب في حق الجوار، ٣، ٣٣٩، وقم: ۵۱۵٨

ك ابن ماجه، السنن، كتاب الأدب، باب حق الجوار، ٢: ١٢١١، رقم: ٣٢٧٢

(۱) ١- بخارى، الصحيح، كتابُ الأدَبِ، باب إِثْمِ مَن لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ، ۵: ۲۲۳٠، رقم: ۵۲۷۰

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان تحريم ايذاء الجار، 1: ٧٨، رقم: ٣٦

٣ حاكم، المستدرك على الصحيحين، ١: ٥٣، الرقم: ٢٩٩٩ م- طبراني، المعجم الكبير، ٢: ١٨٧، الرقم: ٣٨٧

لَا إِيهُمَانَ لِمَنُ لَا أَمَانَة لَه. (١)

''جس شخص کی زندگی میں امانت نہیں ہے ( یعنی وہ لوگوں کی جان و مال اور دیگر ۔ حقوق و فرائض پر امین نہیں ہے ) وہ قطعاً صاحبِ ایمان نہیں ہے۔''

اسی لئے حضور ملی آیم سے جب مومن کی تعریف پوچھی گئی کہ مومن کون ہے تو آ آب ملی آیم نے فرمایا:

مَنِ ائتمنَهُ النّاسُ عَلَى أَمُوَ الِهِمُ وَأَنْفُسِهِم. (٢)

''مومن وہ ہے جس کولوگ اپنے اُموال اور جانوں کا محافظ مجھیں۔''

یعنی اس کے ہاتھ سے نہ کسی کے مال کو نقصان پہنچے نہ کسی کی جان کو گزند۔

یہ تو لفظ ایمان کے استعال کا کم سے کمتر درجہ تھا۔حضور نبی اکرم ﷺ نے تو ایمان کا اطلاق اس کردار سے مشروط فرما دیا ہے:

ما آمن بي مَنُ بات شَبُعَاناً وجاره جائع. (٣)

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن حبان، الصحيح، ۱: ۳۲۲، لرقم: ۱۹۳

٢- ابن خزيمة، الصحيح، ٣: ٥١

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٣: ٩٤

٣- ابن أبي شيبة، المصنف، ٢: ١٥٩

٥- طبراني، المعجم الكبير، ٨: ١٩٥

<sup>(</sup>٢) ١- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ٢:

۱۲۹۸، رقم: ۳۹۳۳

۲- ابن منظور، لسان العرب، ۲۳:۱۳

<sup>(</sup>٣) ١- طبراني، المعجم الكبير، ١: ٢٥٩، الرقم: ٤٥١

٢- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٢: ٥ ١

'' جس شخص کا برِٹروی بھوکا ہو اور وہ خود پیٹ بھر کر کھانا کھائے اور سو جائے، سو وہ شخص مجھ پر ایمان ہی نہیں لایا۔''

حضرت ابوموی شروایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم طَّفِینَا نَے فرمایا:
 اَلُمُوُمِنُ لِلْمُؤُمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعضُهُ بَعُضًا (وَشَبَّكَ بَيْنَ

"ایک مومن دوسرے مومن کے لئے ایک (مضبوط) دیوار کی طرح ہے جس کا ایک حصد دوسرے حصے کو مضبوط کرتا ہے، اور (اس بات کی وضاحت کے طور پر) آپ مٹھیلیم نے اپنے دونوں ہاتھوں کی انگلیاں ایک دوسرے میں ڈالیں۔"

حضرت نعمان بن بشر هدوايت كرتے بي كه حضور ني اكرم اله الله في فرمايا:
مَثَلُ الْمُؤُمِنِيُنَ فِي تَوَادِّهِمُ وَتَرَاحُمِهِمُ وَتَعَاطُفِهِمُ مَثَلُ الْجَسَدِ، إِذَا
اشتكى مِنهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى.

(۱) ١- بخارى، الصحيح، كتاب المَظَالِمِ، باب نَصرِ الْمَظُلُومِ، ٢: ٨٦٣، رقم: ٢٣١٨

٢- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآدب، باب تراحم
 المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، ٣: ٩٩٩، رقم: ٢٥٨٥

٣- ترمذى، السنن، كتاب البر والصلة، باب ما جاء فى شفقة المسلم على المسلم، ٣: ٣٢٥، رقم: ١٩٢٨

٣- نسائى، السنن، كتاب الزكاة، باب أجر الخازن إذا تصدق بإذن مولاه، ٥: ٩٩، رقم: ٢٥٢٠

(٢) ١- بخارى، الصحيح، كتاب الأدب، باب رَحْمَةِ النَّاسِ وَ البَهَائِمِ، ٥: ٢٢٣٨، رقم: ٥٢٢٥

٢- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم --

''مومنین کی مثال ایک دوسرے پر رحم کرنے، دوئی رکھنے اور شفقت کا مظاہرہ کرنے میں ایک جسم کی طرح ہے۔ چنانچہ جب جسم کے کسی بھی حصہ کو تکلیف پہنچتی ہے تو سارا جسم بے خوابی اور بخار میں اس کا شریک ہوتا ہے۔''

حضرت ابو بریه اوایت کرتے بیں که حضور نبی اکرم الها نیج نے فرمایا:
 أَکُمَلُ الْمُؤُمِنِیْنَ إِیْمَانًا أَحُسَنُهُمُ خُلُقًا، وَخِیَارُکُمُ خِیَارُکُمُ لِنِسَائِهِمُ.
 لِنِسَائِهِمُ.

"مومنوں میں سے کامل ترین ایمان اس کا ہے جو ان میں سے بہترین اخلاق کا مالک ہے۔ اور تم میں سے بہترین اشخاص وہ بیں جو اپنی بیویوں کے ساتھ حسن سلوک کرنے والے بیں۔"

· المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، ٣: ٩٩٩، رقم: ٢٥٨٢

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٢٤٠

٣- بزار، المسند، ٨: ٢٣٨، رقم: ٩ ٣٢٩

۵- بيهقى، السنن الكبرى، ٣: ٣٥٣، رقم: ٢٢٢٣

٢- بيهقى، شعب الإيمان، ٢: ١٨٦، رقم: ٨٩٨٨

(۱) ۱- ترمذی، السنن، کتاب الرضاع، باب ما جاء فی حق المرأة علی زوجها، ۳: ۲۲۸، رقم: ۱۱۲۲

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٢٤٣، رقم: ١١١٠

٣- ابن حبان، الصحيح، ٢: ٢٢٧، رقم: ٣٧٩

٣- حاكم، المستدرك، ١: ٣٣، رقم: ٢

۵ دارسی، السنن، ۲: ۵ اس، رقم: ۲۷۹۲

٢- أبو يعلى، المسند، ٤: ٢٣٧، رقم: ٠ ٣٢٣٠

لَيْسَ المُؤُمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الْفَاحِشِ وَلَا الْبَذِيءِ. (١)

''کوئی بھی مومن بہت زیادہ طعنہ زنی کرنے والا، بہت زیادہ لعنت کرنے والا، بہت زیادہ لعنت کرنے والا، بہت زیادہ بداخلاق اور فخش گوئی کرنے والانہیں ہوتا۔''

الحصور نبی اکرم سی آن ایک مومن کی حرمت کو کعبے کی حرمت سے زیادہ محترم قرار دیا ہے۔ امام ابن ماجہ اور طبرانی سے مروی حدیثِ مبارکہ ملاحظہ کریں:

عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرَ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَطُوفُ بِالْكَعُبَةِ، وَيَقُولُ: مَا أَطُيَبَكِ وَأَعُظَمَ حُرُمَتَكِ، وَيَقُولُ: مَا أَطُيبَكِ وَأَعُظَمَ حُرُمَتَكِ، وَيَقُولُ: مَا أَعُظَمُ عِنُدَ اللهِ حُرُمَةً وَالَّذِي نَفُسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَحُرُمَةُ الْمُؤْمِنِ أَعُظَمُ عِنُدَ اللهِ حُرُمَةً مِنْكِ مَالِهِ وَدَمِهِ، وَأَنْ نَظُنَّ بِهِ إِلَّا خَيْرًا. (٢)

'' حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ انہوں نے حضور نبی اکرم الله عنهما سے مروی ہے کہ انہوں نے حضور نبی اکرم اللہ عنهما اور یہ فرماتے سنا: (اے کعب!) تو کتنا عمدہ ہے اور تیری خوشبو کتی پیاری ہے، تو کتنا عظیم المرتبت ہے اور تیری حرمت کتنی زیادہ ہے، قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے! مومن

<sup>(</sup>۱) ۱- ترمذی، السنن، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في اللعنة، ٣: •٣٥٠، رقم: ١٩٧٧

٢- بخارى، الأدب المفرد: ١١١، رقم: ٢ ٣٣٢،٣١

٣- ابن حبان، الصحيح، ١: ٢١١، رقم: ١٩٢

٦٠ حاكم، المستدرك، ١: ٥٤، رقم: ٢٩

 <sup>(</sup>۲) ا- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وما له، ۲:
 ۲۹۷۱، رقم: ۳۹۳۲

٢- طبراني، مسند الشاميين، ٢: ٣٩٦، رقم: ١٥٢٨

٣- منذري، الترغيب والترهيب، ٣: ١ • ٢، رقم: ٣٦٧٩

کے جان و مال کی حرمت اللہ کے نزدیک تیری حرمت سے زیادہ ہے۔ ہمیں مومن کے بارے میں نیک گمان ہی رکھنا چاہئے۔''

اا۔ حضرت انس بن مالک ﷺ ہے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

ثَكَلاثٌ مِنُ أَخُلاقِ الإِيُمَانِ: مَنُ إِذَا غَضِبَ لَمُ يُدُخِلُهُ غَضَبُهُ فِي بَاطِلٍ، وَمَنُ إِذَا رَضِيَ لَمُ يُخُرِجُهُ رِضَاهُ مِنُ حَقٍّ، وَمَنُ إِذَا قَدَرَ لَمُ يَتَعَاطَ مَا لَيُسَ لَهُ. (١)

"تین چیزیں اَخلاقِ اِیمان میں سے ہیں: جب کسی کو غصہ آئے تو وہ غصہ اسے اللہ علی باطل میں نہ ڈال دے، اور جب کوئی خوش ہو تو وہ خوثی اسے حق سے نکال نہ دے، اور جب کوئی شخص قدرت رکھنے کے باوجود وہ چیز نہیں لیتا جو اس کی نہیں ہے۔"

## (۳) لفظِ إحسان كا لغوى معنى اور شخفيق

لفظِ احمان، حَسَنَ /حَسُنَ يَحُسُنُ حُسُناً سے ثلاثی مزید فیہ کا مصدر ہے۔
اِس کا معنی حسن وخوبصورتی، خیر وخوبی، نیکی، اچھائی اور بھلائی ہے۔ حُسُن کی ضد' القُبُحُ وَالسُّوء' ' یعنی قباحت، شر، گناہ، بدصورتی، بدی اور برائی ہے۔ جبکہ إحسان کی ضد ' إِسَاءَة' ہے۔ اِس کے معنی بھی قباحت اور برائی کے بیں۔ امام ابومنصور الاز ہری نے تھذیب اللغة میں حَسَنَ اور إحسَان کے بنیادی معنی کے لئے اللیث کا بیر ول روایت کیا ہے کہ اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا ہے:

<sup>(</sup>۱) ۱- طبرانی، المعجم الصغیر، ۱:۱۳۱، رقم: ۱۲۳ ا ۲- دیلمی، مسند الفردوس، ۲: ۸۵، رقم: ۲۳۲۲ ا ۳- ابن رجب، جامع العلوم والحکم، ۱: ۱۳۸ ا ۲- میثمی، مجمع الزوائد، ۱: ۵۹

وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسُنًا. (١)

"اور عام لوگوں سے (بھی نرمی اور خوش خُلقی کے ساتھ) نیکی کی بات کہنا۔"

وہ کہتے ہیں کہ اس کا معنی ہے: قَوْلاً حَسَناً لِعنی لوگوں کے ساتھ اچھی، خوبصورت اور بھلائی کی بات کیا کرو۔ الزجاج نے اس کے معنی میں یہی کہا ہے کہ لوگوں کے ساتھ ایسے انداز سے بات کیا کروجس میں حسن، اچھائی، خیر، خوبصورتی اور بھلائی ہو۔ اس لئے کہ حَسُنَ سے بی حَسِین کا لفظ نکلا ہے جیسے عَظُمَ سے عَظِیْم اور کُومُ سے کَویْم کے لفظ نکلے ہیں۔

المنذرى نے أبو الهيشم سے روايت كيا ہے: حُسنًا اور حَسنًا سے مراد شَيءٌ حَسِيْنٌ ہے لين اس ميں ہركام كى خوبصورتى كى طرف اشارہ ہے خواہ وہ خوبصورتى قول ميں ہو يا فعل ميں، اخلاق ميں ہو يا برتاؤ ميں۔ گويا حكم يہ ہے كہ لوگوں كے ساتھ صرف قول ہى خوبصورت اور بھلائى كے انداز ميں نہ ہو بلكہ ان كے ساتھ برتاؤ ميں بھى بھلائى، نيكى، خير خواہى، اچھائى اور خوبصورتى كا حقيقى مظاہرہ ہونا چاہيے۔ يہى "إحسان" ہے۔

اِسی طرح والدین کے ساتھ احسان کے طرزِ عمل کا تھم بھی اسی لفظ کے ساتھ دیا گیا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَوَصَّيْنَا اللاِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسُنًا. (٢)

''اور ہم نے انسان کو اس کے والدین سے نیک سلوک کا حکم فرمایا۔''

گویا والدین کے ساتھ کلام میں، عمل میں، برتاؤ میں الغرض ہر معاملے میں حسن، خوبصورتی، شفقت، بھلائی اور رحمت ملحوظِ خاطر رہنی جاسیے۔ اس بورے طرزِعمل کو

<sup>(</sup>١) البقرة،٢: ٨٣

<sup>(</sup>٢) العنكبوت، ٢٩: ٨

حُسُناً تقيركيا كيا ب-قرآن مجيدني إس حكم كى مزيدتصري يول فرمائى ب:

وَيَدُرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ. (١)

''اور وہ نیکی کے ذریعہ برائی کو دور کرتے رہتے ہیں۔''

یعنی مومن اور محسن لوگ سَیِنَهٔ یعنی برائی کا رد حَسَنهٔ یعنی اچھائی سے کرتے ہیں، بری بات کا جواب اچھی بات سے دیتے ہیں۔ اسی طرح قرآن مجید نے ایک اور اُلوبی قاعدہ یوں بیان کیا ہے:

إِنَّ الْحَسَنْتِ يُذُهِبُنَ السَّيَّاتِ. (٢)

''بے شک نیکیاں گناہوں اور برائیوں کومٹا دیتی ہیں۔''

گویا روحانی اعتبار سے نیکی، عملِ خیر اور بھلائی کی تا ثیر اس قدر قوی ہے کہ یہ گناہ اور برائی کو بھی مٹا دیتی ہے۔ اِس کا دوسرامعنی میہ بھی ہے کہ بھلائی اور احسان کاعمل اتنا مؤثر اور طاقت ور ہے کہ برائی اور زیادتی کو بھی شکست دے دیتا ہے اور اس کے برے اثرات کو کالعدم کر دیتا ہے۔ اِس قاعدے کو قرآن مجید نے یوں بھی واضح فرمایا ہے:

وَلا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّئَةُ. (٣)

''اور نیکی اور بدی برابرنہیں ہوسکتی۔''

معلوم ہوا ہے کہ حَسَنَة اور سَیِّئَة یعنی اچھائی اور برائی کبھی برابر نہیں ہوسکتیں، اور دوسری بنیادی تعلیم یہ دی گئ ہے کہ: مسلمانو! برائی کا جواب برائی سے نہ دو، بلکہ برائی کا جواب بھی اچھائی سے دو، بری بات کے مقابلے میں بھی اچھی اور خوبصورت بات کہو۔

<sup>(</sup>١) الرعد، ٢٢:١٣

<sup>(</sup>۲) هود، ۱۱:۱۱۱۱

<sup>(</sup>m) حم السجدة، ١٨: ٣٣

اس لئے کہ احسن قول اور احسن عمل، دونوں برائی کورد کرکے اُلفت اور تعاون کا ماحول پیدا کرتے ہیں۔ برائی اِفتراق کی طرف، برائی اور زیادتی نفرت ہیدا کرتے ہیں۔ برائی اِفتراق کی طرف، برائی اور زیادتی نفرت پیدا کرتی ہے جب کہ اچھائی اور بھلائی، محبت و لگا نگت۔ یہی حقیقتِ احسان ہے۔ اِسی لئے باری تعالیٰ نے مسلمانوں کو دُنیا اور آخرت کے لئے ''حسنة'' طلب کرنے کا حکم فرمایا ہے:

رَبَّنَا اتِنَا فِي الدُّنيَا حَسَنَةً وَّفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ (()

"اے ہمارے پروردگار! ہمیں دنیا میں (بھی) بھلائی عطا فرما اور آخرت میں

(بھی) بھلائی سے نواز اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے محفوظ رکھ ()

یہ امر واضح رہے کہ اس آیت میں ''حسنة'' سے مراد محض اُ عمالِ صالحہ اور عبادات نہیں ہیں، کیونکہ آخرت میں تو فقط جزا ہوگی، اعمال نہیں ہوں گے۔ سو آخرت میں کون سے اعمالِ صالحہ اور عبادات کی دعاکی جا رہی ہے۔ معلوم ہوا ہے کہ دونوں جگہ پر ''حسنة'' سے مراد''احسان' ہے۔ یعنی دُنیا میں ہر اچھائی، بھلائی اور احسان کے طرزِ عمل کی توفیق مائی جا رہی ہے اور الیی زندگی طلب کی جا رہی ہے جس میں سراسر خیر ہواور وہ ہر فقنہ و شر اور ظلم و عدوان سے محفوظ و مامون ہو؛ اور آخرت میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے احسان کی خیرات مائی جا رہی ہے جو عدل سے بھی بلند تر درجہ ہے۔ الغرض دنیا کی احسنة'' سے مراد ہر خیر اور بھلائی کا میسر آنا اور ہر شر اور تکلیف سے امن و حفاظت ہے۔ اس طرح آخرت کی ''حسنة'' سے مراد ہر خیر اور بھلائی کا میسر آنا اور ہر شر اور تکلیف سے امن و حفاظت ہو۔ اس معنی کی تصرح آمام ابن ابی حاتم رازی سے مروی حضرت انس بن مالک کے قول سے بھی کی تصرح آمام ابن ابی حاتم رازی سے مروی حضرت انس بن مالک کے قول سے بھی ہوتی ہے جے حافظ ابن کیشر سمیت دیگر ائم تفسیر نے بیان کیا ہے۔ اِس طرح آمام دی، ابن زید، قادہ، مقاتل، سفیان ثوری اور ابن قتیہ نے بھی کہا ہے بھری، البدی، ابن زید، قادہ، مقاتل، سفیان ثوری اور ابن قتیہ نے بھی کہا ہے بھری، ابو وائل، السدی، ابن زید، قادہ، مقاتل، سفیان ثوری اور ابن قتیہ نے بھی کہا ہے

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١٠٢

که''حسنة الدنیا'' سے مراد''علم، نعمت، عبادت، رزق کی وسعت اور ہر فتنہ وشر سے امن و عافیت' ہے جبکہ''حسنة الآخو ق' سے بھی مراد''جنت، عفو و معافات اور عذاب و مشکلات سے امن و عافیت' ہے۔ گویا دونوں جگہ''حسنة'' میں خبر، بھلائی، وسعت و سہولت اور امن و عافیت کا مفہوم پایا جاتا ہے اور دونوں ہی جگہ اس لفظ کے ذریعے تکلیف، اذبیت، مصیبت، اور عذاب سے نجات طلب کی جا رہی ہے۔ سو یہاں بھی اچھائی، بملائی، امن اور خبر و عافیت ہی کا تصور نمایاں ہے۔

قرآن مجید میں طرزِ عمل کے دو درجات بیان کئے گئے ہیں: عدل اور احسان۔ ارشادِ ربانی ہے:

إِنَّ اللهَ يَامُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ. (١)

''بے شک اللہ (ہرایک کے ساتھ) عدل اوراحسان کا حکم فرما تا ہے 0''

امام راغب اصفہانی لکھتے ہیں کہ عدل ہیہ ہے کہ انسان پرجس قدر دینا واجب ہواس قدر دے، اور جس قدر لینا اس کا حق ہواس قدر لے۔ مگر احسان ہیہ ہے کہ جس قدر دینا واجب ہواس سے زیادہ دے، اور جس قدر لینے کا حق ہواس سے کم لے۔ گویا دینے میں بھی دوسروں پر بھلائی اور سخاوت سے کام لے اور دوسروں سے لینے میں بھی بھلائی اور سخاوت کا مظاہرہ کرے۔ اس لئے احسان کا درجہ عدل سے بلندرکھا گیا ہے۔ سو عدل کی جزاعدل ہے جبکہ احسان کی جزااحسان ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

هَلُ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ<sup>(٢)</sup>. دنيا بي نَا كَانِي مِنْ نِيْ

"نیکی کا بدلہ نیکی کے سوا کچھ نہیں ہے 0"

اِس کئے تھم فرمایا گیا ہے کہ جس طرح انسان دُنیا میں ''احسان' کی صورت

<sup>(</sup>۱) النحل، ۱۳: ۹۰

<sup>(</sup>٢) الرحمان، ٥٥: ٢٠

میں دوسروں کو ان کے حق سے زیادہ دیتا ہے، اس طرح باری تعالیٰ بھی آخرت میں احسان شعار لوگوں کو ان کے حق سے زیادہ عطا فرمائے گا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

لِلَّذِينَ آحُسَنُوا الْحُسُنِي وَزِيَادَةٌ. (١)

"ایسے لوگوں کے لیے جو اِحسان شعار ہیں نیک جزا ہے بلکہ (اس پر) اضافہ بھی ہے۔"

جولوگ محسنین یعنی احسان شعار ہوں گے ان کے لئے جنت کی جزا ہوگی اور پھران کے اس حق سے آئییں بہت 'زیادہ' عطا کیا جائے گا۔ مفسرین نے تصریحاً بیان کیا ہے کہ 'زیادہ'' سے مراد' النظر إلى الله ﷺ " یعنی دیدار اللی ہے۔ کیا عجب بات ہے کہ جس طرح اسلام کے ذریعے ''سلامتی' کے معنی کو بلند رتبہ عطا فرمانے کے لئے اللہ تعالی نے خود اپنا ایک نام ''السّلام'' بیان فرمایا ہے اور ایمان کے ذریعے ''امن و امان'' کے معنی کو بلند رتبہ دینے کے لئے باری تعالی نے خود اپنا ایک نام ''المؤمن'' بیان فرمایا ہے۔ اسی طرح احسان کے ذریعے حسن، خوبصورتی، خیر اور بھلائی کے معنی کو بلند رتبہ دینے کے لئے باری تعالی نے اپنے تمام ناموں کو ہی حسن کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ اسی طرح احدان کے اپنے تمام ناموں کو ہی حسن کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ ارشاد فرمایا:

وَ لِللهِ الْاَسُمَاءُ الْحُسُنَى. (٢)

''اوراللہ ہی کے لیے اچھے اچھے نام ہیں۔''

لین الله تعالیٰ کے سارے نام ہی نہایت حسن والے ہیں۔<sup>(m)</sup>

<sup>(</sup>۱) يونس، ۱: ۲۲

<sup>(</sup>٢) الأعراف، ٤: ١٨٠

<sup>(</sup>٣) یادر ہے کہ'اُلُٹسُنی'' اُٹسسن کی تانیث ہے اور بیاساء کے جمع ہونے کی وجہ سے آئی ہے۔ اگر بیالک اسم ہوتا تو اسے''اُٹسسن'' فرمایا جاتا، جس طرح باری تعالیٰ ۔۔۔

قرآن مجید نے دوسروں کے ہر حق کی ادائیگی میں بھی تھم احسان دیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

اَدَآءٌ إِلَيهِ بِإِحْسَانِ. (١)

''اوراسے احسان کے طریق پرادا کریں۔''

اس لئے باری تعالی نے کبھی اِنَّ اللهُ لَمَعَ الْمُحُسِنِينَ (۲) (بے شک الله ساحبانِ احسان کو اپنی معیّت سے نوازتا ہے) فرما کر احسان شعار لوگوں کو اپنی خصوصی سنگت و معیت کا مژد کا جانفزا سایا ہے، کبھی اِنَّ اللهُ یُبحِبُّ الْمُحُسِنِینُ (۳) (بے شک الله اِحسان والوں سے محبت فرماتا ہے) فرما کر احسان شعاروں کو اپنی محبت کے انعامِ لازوال کی خوش خبری سائی ہے اور کبھی مَا عَلَی الْمُحُسِنِینَ مِنُ سَبِیلٍ (۴) (صاحبانِ احسان پر اِلزام کی کوئی راہ نہیں) فرما کر اِحسان شعاروں کو خصوصی حفاظت اور اُلوہی امان کی ضانت سے نواز ا ہے۔ اور یہ جھی ارشاد فرمایا ہے:

وَمَنُ أَحُسَنُ دِيْنًا مِّمَّنُ اَسُلَمَ وَجُهَةً لِلهِ وَهُوَ مُحُسِنٌ. <sup>(۵)</sup>

(١) البقرة، ٢: ١٤٨

(٢) العنكبوت، ٢٩: ٢٩

(٣) البقرة، ٢: ٩٩ ا

(٣) التوبة، ٩: ١ ٩

(۵) النساء، ۲۵: ۱۲۵

..... نے سورة طاہ کی آیت نمبر ۲۳ میں اپنی "آیات" کے لئے الکبری فرمایا ہے:

لِنُوِيَكَ مِنُ اللِّينَا الْكُبُواى

''یہ اس لیے (کر رہے ہیں) کہ ہم شہیں اپنی (قدرت کی) بڑی بڑی نشانیاں دکھائیںo''

یہاں پرالکبریٰ، اکبر کی تانیث ہے۔

"اور دین اِختیار کرنے کے اعتبار سے اُس شخص سے بہتر کون ہوسکتا ہے جس نے اپنا رُوئے نیاز اللہ کے لیے جھکا دیا اور وہ صاحب احسان بھی ہوا۔"

یعنی اُس شخص ہے بہتر دین کس کا ہوسکتا ہے جس کا اسلام یعنی طاعت وانقیاد خالصتاً اللہ کے لئے ہے اور وہ درجہ احسان پر فائز ہو گیا ہے۔قرآن مجید میں جب پیغیر النا کو کہا جاتا ہے: إِنَّا نَوكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ٥(١) (بِ شك بم آپ كو احسان شعار لوگول ميں سے پاتے ہیں)؛ تو یہاں احسان کا معنی بھی یہی بیان کیا گیا ہے کہ ''إنّه کان ينصرُ الضّعيف، يعين المظلوم ويعود المريض'' (وه كمزورول كى مدد كيا كرتے تھے، مظلوموں کی داد رس کرتے تھے اور مریضوں کی دیکھ بھال کرتے تھے)۔ مزید برآ ں ابومنصور الازہری نے علی بن حمزہ سے روایت کیا ہے اور ابن منظور نے بھی "لسان العوب" میں بیان کیا ہے کہ نہایت سرسنر و شاداب اور خوبصورت درخت کو بھی عربی میں "الْحَسَن" كَتِ بِين - كيونكه أس سے لوگوں كو سايد اور شفندك نصيب بوتى ہے اور اس کی خوبصورتی د کھنے والوں کو سکون اور راحت دیتی ہے۔ سواس کی اس احسان نما صفت کی وجہ سے وہ بھی حسن کہلاتا ہے۔ اس طرح ابونصر الفارانی "الصحاح" میں لکھتے ہیں: چاند کو الحاسن کہتے ہیں، کیونکہ اس کی روشنی رات کے مسافروں کو راستہ دکھاتی ہے اور چاندنی را تیں ہر شخص کوسکون اور راحت بخشق ہیں۔ مزیدیہ کہ چاند، روشنی سے استعارہ ہے اور روشنی، اندهیرے کی نقیض ہے۔اس لئے احسان نور ہے، مدایت ہے، لوگوں کے لئے نفع بخثی اور فیض رسانی ہے، رحمت اور راحت و سکون ہے، حسن اور خوبصورتی ہے اور سراسر خیر اور بھلائی ہے۔ اِسی لئے دین اسلام کا تیسرا اور بلند ترین مرتبہ"احسان" ہی کو قرار دیا گیا ہے حتی کہ درجہ اسلام کا حسن اور کمال ایمان میں رکھا گیا ہے۔ جب کہ درجہ ایمان کا حسن اور کمال احسان میں رکھا گیا ہے۔ حدیث جبریل النا ، جس کا ذکر شروع میں آ چکا ہے، کے مطابق اسلام میں قولی وجسمانی طاعت اور فرمانبرداری ہے، ایمان میں اس کی قلبی تصدیق اور تمکن ہے جبکہ احسان میں دونوں کے روحانی ثمرات اور باطنی احوال

<sup>(</sup>۱) يوسف، ۲۱: ۳۲

کا میسر آ جانا ہے۔ احسان، انسان کو اعلیٰ درجہ کا اخلاص دے کر اسے اس قدر ظاہری و باطنی سلامتی عطا کر دیتا ہے کہ وہ ہلاکت اور تباہی سے فی جاتا ہے۔ اس لئے قرآن مجید نے ہلاکت و تباہی سے نیچنے کا طریق بھی''احسان'' تجویز فرمایا ہے۔ ارشاد ربانی ہے:

وَاَنْفِقُوا فِيُ سَبِيُلِ اللهِ وَلَا تُلْقُوا بِاَيْدِيُكُمُ اِلَى النَّهُلُكَةِ ۚ وَاَحْسِنُوُ ا ۚ إِنَّ اللهِ يَكُمُ اللهِ اللهِ وَالْحُسِنُونَ اللهِ اللهِ يَحِبُّ الْمُحُسِنِيُنَ (١)

''اور الله کی راہ میں خرچ کرو اور اپنے ہی ہاتھوں خود کو ہلاکت میں نہ ڈالو، اور اِحسان شعار بنو، بےشک اللہ صاحبانِ احسان سے محبت فرما تا ہے O''

یمی وجہ ہے کہ ہر شخص پر ہرعمل میں احسان کو واجب قرار دیا گیا ہے، حتی کہ کسی انسان کوفل کرنے اور جانور کو اذیت دے کر ذرئے کرنے سے بھی منع کر دیا گیا۔

ذیل میں ہم نفسِ مضمون کے حوالے سے چند احادیث ذکر کرتے ہیں۔

ا۔ صحیح مسلم اور دیگر کتب حدیث میں حضرت شداد بن اُوس ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹائیلیم نے فرمایا:

إِنَّ اللهِ كَتَبَ الإِحُسَانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمُ فَأَحُسِنُوا الْقِتُلَةَ، وَإِذَا قَتَلْتُمُ فَأَحُسِنُوا اللَّابُحَ، وَلَيُحِدَّ أَحَدُكُمُ شَفُرَتَهُ، فَلَيُرِحُ ذَبِيُحَتَهُ. (٢)

<sup>(</sup>١) البقرة، ١٩٥:٢

<sup>(</sup>۲) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل وتحديد الشفرة، ٣: ١٥٣٨، رقم:

٢- ترمذى، السنن، كتاب الديات، باب ماجاء في النهى عن المثلة، ٢- ٢. رقم: ٩ • ١٨

أبو داود، السنن، كتاب الضحايا، باب في النهي أن تصبر البهائم

"الله تعالی نے ہرکام میں إحسان فرض کیا ہے۔ جبتم قبل کروتو احسن طریقے سے قبل کرو اور ذرج کرنے سے قبل کرو اور ذرج کرنے والے کو چھری کو اچھی طرح سے ذرج کرو اور اپنے ذرج ہونے والے والے کو چاہیے کہ چھری کو اچھی طرح تیز کرے اور اپنے ذرج ہونے والے جانورکو آرام دے۔"

حضرت ابوشر تَ خزاع على الله عنه على الله عنه عنه الله عنه الل

'' جو شخص الله تعالی اور روزِ آخرت پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے پڑوی کے ساتھ اِحسان سے پیش آئے۔''

سر اسى طرح حضرت ابوذر الله روايت كرت بين كه حضور نبى اكرم الله الله عَنْ ال

..... والرفق بالذبيحة، ٣: ٠٠١، رقم: ٢٨١٥

٣- نسائى، السنن، كتاب الضحايا، باب الأمر بإحداد الشفرة، ك: ٢٢٧، رقم: ٣٠٠٥

۵- ابن ماجه، السنن، كتاب الذبائح، باب إذا ذبحتم فأحسنوا
 الذبح، ۲: ۵۸ • ۱، رقم: ۳۱۷۰

(۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب الحث إلى إكرام الجار، ١: ٩٨، رقم: ٣٨

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الأدب، باب حق الجار، ٢: ١٢١١،
 الرقم: ٣٩٧٢

٣- دارمي، السنن، ٢: ١٣٣

٣- طبراني، المعجم الكبير، ٢٢: ١٩٢

بخُلُقِ حَسَنِ.

''تم جہاں بھی ہواللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، گناہ کے بعد نیکی کیا کرو، وہ اسے مٹا دے گی اورلوگوں سے اُخلاقِ حسنہ کے ساتھ پیش آیا کرو''

میں۔ امام ابن ملجہ اور ابن حبان حضرت عبد الله بن مسعود رہے سے روایت کرتے ہیں:

قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَتَى أَكُونُ مُحُسِنًا؟ قَالَ: إِذَا قَالَ جِيرَانُكَ: أَنُتَ مُحُسِنٌ، وَإِذَا قَالُوا: إِنَّك مُسِيءٌ فَأَنْتَ مُحُسِنٌ، وَإِذَا قَالُوا: إِنَّك مُسِيءٌ فَأَنْتَ مُصِيءٌ فَأَنْتَ مُسِيءٌ

(۱) ا- ترمذى، السنن، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، ٣: ٣٥٥، رقم: ١٩٨٧

٢- دارمي، السنن، ٢: ٥ ١٣، رقم: ١ ٢٤٩

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٥٣ ١، رقم: ٢ ١٣٩٢

٣- ابن أبي شيبة، المصنف، ٥: ١١١، رقم: ٢٥٣٢٣

۵- بزار، المسند، ۹: ۲۱ ، رقم: ۲۲ ، ۳

٢- طبراني، المعجم الكبير، ٢٠: ١٣٣، رقم: ٢٩٦ (عن معاذ ﷺ)

امام ترمذی نے اسے حسن صحیح قرار دیا ہے۔

(٢) ١- ابن ماجه، السنن، كتاب الزهد، باب الثناء الحسن، ٢: ١١٢١١، رقم: ٣٢٢٢، ٣٢٢٢

٢ - ابن حبان، الصحيح، ٢: ٢٨٣، رقم: ٥٢٥

سـ حاكم، المستدرك، ١: ٥٣٣، رقم: ٩٩٩

٣- بيهقى، شعب الإيمان، ٤: ٨٥، رقم: ٩٩٩

امام حاکم نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔

''ایک شخص نے حضور نبی اکرم شینی کی بارگاہ میں عرض کیا: یا رسول اللہ! میں محسن کب بنول گا؟ فرمایا: جب تیرا پڑوی تخفیے کہے کہ تو محسن ہے، تو تو محسن ہے، اور جب وہ تخفیے کہیں کہ تو برا ہے۔''

امام ابونعیم حضرت انس بن ما لک ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم میں نہیں ہے۔
 میں نہیں نے فرمایا:

إِذَا جَمَعَ اللهُ الأَوَّلِيُنَ وَالْآخِرِيُنَ يُنَادِي مُنَادٍ فِي صَعِيْدٍ وَاحِدٍ مِنُ بُطْنَانِ الْعَرُشِ. ..... أَيْنَ الْمُحُسِنُونَ؟ ..... قَالُوا: نَحُنُ الْمُحُسِنُونَ. قَالُ: ضَدَقُتُمُ، قُلُتُ لِنَبِيِّ: ﴿ مَا عَلَى الْمُحُسِنِيُنَ مِنُ سَبِيلٍ ﴾ (١) مَا عَلَى الْمُحُسِنِينَ مِنُ سَبِيلٍ ﴾ (١) مَا عَلَى الْمُحُسِنِينَ مِنُ سَبِيلٍ ﴾ (١) مَا عَلَى الْمُحُسِنِينَ مِنُ سَبِيلٍ ﴾ (١) مَا اللهِ اللهُ مِنُ اللهُ مِنُ أَهُوال بِوَائِقِ الْقِيَامَةِ. (٢)

"الله تعالی جب اولین و آخرین کے لوگوں کو جمع فرمائے گا تو ایک پکارنے والا عرش کے پایوں تلے ایک میدان سے صدا دے گا: ..... کہاں ہیں صاحبانِ احسان؟ ..... وہ عرض کریں گے: ہم صاحبانِ احسان ہیں۔الله تعالی فرمائے گا: متم نے بچ کہا، میں نے اپنے نبی سے فرمایا تھا: "صاحبانِ احسان پر الزام کی کوئی راہ نہیں۔" لہذا تم پر بھی (طعنہ زنی کی) کوئی راہ نہیں۔ میری رحمت کے ساتھ سید ھے جنت میں داخل ہو جاؤ۔ پھر حضور نبی اکرم ملی آئی نے تبسم فرمایا اور ارشاد فرمایا: یقیناً الله تعالی انہیں قیامت کے احوال اور شخیوں سے نجات دے دے گا۔"

<sup>(</sup>١) التوبة، ٩: ١٩

<sup>(</sup>٢) أبونعيم، كتاب الأربعين: • • ١، رقم: ٥١ ٢- مناوى، فيض القدير، ١: • ٣٢٠، رقم: ٣

#### ٧- حضرت جابر بن عبدالله الله الله الرم الماييم سے روايت كرتے ہيں:

إِنَّ مِنُ أَحَبِّكُمُ إِلَيَّ وَأَقُرَبِكُمُ مِنِّي مَجُلِسًا يَوُمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنَكُمُ أَخُلَاقًا. (١)

''تم میں سب سے زیادہ محبوب اور قیامت کے دن میرے نزدیک ترین بیٹھنے والے وہ لوگ ہیں جوتم میں سے اخلاق میں اچھے ہیں۔''

حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها حضور نبی اکرم الهینیم سے روایت کرتی ہیں:

إِنَّ الْمُؤُمِنَ لَيُدُرِكُ بِحُسُنِ خُلُقِهِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ. (٢)

''یقیناً مومن حسنِ اخلاق کے ذریعے دن کو روزہ رکھنے والے اور راتوں کو قیام کرنے والے کا درجہ حاصل کر لیتا ہے۔''

٠٠ حضرت عبدالله بن مسعود المصحور نبي اكرم ملينيتم سے روايت كرتے ہيں:

(۱) ۱- ترمذی، السنن، كتاب البر والصلة، باب ماجاء في معالى الأخلاق، ۲: ۳۷۰، رقم: ۲۰۱۸

٢ - أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ١٨٥، ٢١٧، رقم: ١٤٣٥، ١٠٣٥

(عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما)

٣- ابن حبان، الصحيح، ٢: ٢٣٥، رقم: ٣٨٥

٣- بيهقى، شعب الإيمان، ٢: ٣٣٣، رقم: ٩٩٩

امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن قرار دیا ہے۔

(۲) أبو داود، السنن، كتاب الأدب، باب في حسن الخلق، ۳: ۲۵۲، رقم: ۲۹۸

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٧: • ٩، رقم: ٢٣٧٣٩

٣- ابن حبان، الصحيح، ٢: ٢٢٨، رقم: ٠٨٨

٣- حاكم، المستدرك، ١: ١٢٨، رقم: ١٩٩

۵- بيهقى، شعب الإيمان، ٢: ٢٣٦، رقم: ٩٩ ك

حُرِّمَ عَلَى النَّارِ كُلُّ هَيِّنٍ سَهُلٍ قَرِيْبٍ مِنَ النَّاسِ. (١)

'' بے شک وہ شخص آگ پر حرام کر دیا گیا ہے جو نرم خو، خوش اخلاق اور (نیک مجالس میں) لوگوں کے قریب ہے۔''

9۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم سی اللہ عنہا نے المجیس فرمایا:

يَا عَائِشَةُ! إِنَّ اللَّهَ رَفِيُقُ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلِّهِ. (٢)

''اے عائشہ! بے شک اللہ تعالی نرمی سے سلوک کرنے والا ہے اور ہر ایک معاملہ میں نرمی کو پیند کرتا ہے۔''

ایک روایت کے مطابق حضور نبی اکرم طانیتا نے فرمایا:

يَا عَائِشَةُ! إِنَّ اللهَّ رَفِيُقٌ وَيُحِبُّ الرِّفُقَ وَيُعُطِي عَلَى الرِّفُقِ مَا لَا يُعُطِي عَلَى الْعُنُفِ. (٣)

(۱) ا- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ١٥ م، رقم: ٣٩٣٨

٢- ابن حبان، الصحيح، ٢: ١٥، رقم: ٢١٩

٣- طبراني، المعجم الكبير، ١ : ٢٣١، رقم: ٩٦٢ ا

٣- أبو يعلى، المسند، ٨: ٢٤٣، رقم: ٥٠٥٣

٥- بيهقى، شعب الإيمان، ٤: ٣٥٣، رقم: ٢٦٩٧

(٢) ١- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب إِذَا عرَّضَ الذِّيِّيُ وَ غَيُرُهُ، ٢: ٢٥٣٩، رقم: ٢٥٢٨

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الأدب، باب الرفق، ٢: ١٢١٢، رقم:
 ٣٦٨٨

٣) ١- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق،
 ٣: ٣٠٠٣، رقم: ٢٥٩٣

''اے عائشہ! اللہ تعالیٰ نرمی کرنے والا ہے اور نرمی کو پسند کرتا ہے اور نرمی پر اتنا عطا فرماتا ہے کہ اتنا سختی پر عطانہیں کرتا۔''

٠١٠ حضرت ابو بريه الله روايت كرتے بين كه حضور نبى اكرم الهيكم نے فرمايا:

كَانَ تَاجِرٌ يُدَايِنُ النَّاسَ، فَإِذَا رَأَى مُعُسِرًا، قَالَ لِفِتُيَانِهِ: تَجَاوَزُوا عَنُهُ لَعَلَّ اللهَ أَنُ يَتَجَاوَزَ عَنَّا فَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهُ. <sup>(١)</sup>

''ایک تاجر لوگوں کو قرض دیا کرتا تھا۔ جب کسی کو تنگ دست دیکھتا تو اپنے خادموں سے کہتا: اس سے درگزر فرمائے۔ خادموں سے کہتا: اس سے درگزر کرو، شاید الله تعالیٰ ہم سے درگزر فرمائے۔ پس الله تعالیٰ نے اُسے معاف کر دیا۔''

ا۔ سنن نسائی میں یہی حدیث کچھ تفصیل کے ساتھ یوں بیان ہوئی ہے:

عَنُ أَبِي هُرَيُرَةَ، عَنُ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنُ رَجُلًا لَمْ يَعُمَلُ خَيُرًا قَطُّ وَكَانَ يُدَايِنُ النَّاسَ. فَيَقُولُ لِرَسُولِهِ: خُذُ مَا تَيَسَّرَ وَاتُرُكُ مَا عَسُرَ، وَتَجَاوَزُ لَعَلَّ اللهُ تَعَالَى أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنَّا. فَلَمَّا هَلَكَ، قَالَ اللهُ عَسُرَ، وَتَجَاوَزُ لَعَلَّ اللهُ تَعَالَى أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنَّا. فَلَمَّا هَلَكَ، قَالَ اللهُ عَسُرَ، وَتَجَاوَزُ لَعَلَّ اللهَ تَعَالَى أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنَّا. فَلَمَّا هَلَكَ، قَالَ اللهُ عَسُلَمٌ، وَكُنْتُ أَوْدُ عَلَامٌ، فَإِذَا بَعَثْتُهُ لِيَتَقَاضَى، قُلْتُ لَهُ: خُذُ مَا تَيَسَّرَ وَكُنْتُ لَهُ: خُذُ مَا تَيَسَّرَ

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ١١٢، رقم: ٢ • ٩

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب البيوع، باب من أنظر معسراً، ۲: ۳۱، رقم: ۱۹۷۲

٢- مسلم، الصحيح، كتاب المساقاة، باب فضل إنظار المعسر، ٣: 191 الرقم: ١٥٢٢

وَاتُرُكُ مَا عَسُرَ، وَتَجَاوَزُ لَعَلَّ اللهَ يَتَجَاوَزُ عَنَّا. قَالَ اللهُ تَعَالَى: قَدُ تَجَاوَزُ عَنَّا. قَالَ اللهُ تَعَالَى: قَدُ تَجَاوَزُ ثُ عَنْكَ. (١)

''حضرت ابوہریہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:
ایک شخص نے اس کے سوا بھلائی کوئی کا کام نہیں کیا تھا گر یہ کہ وہ لوگوں کو قرض دیا کرتا تھا۔ (جب قرض واپس لینا مقصود ہوتا تو) وہ اپنے اپلی سے کہتا: قرض دیا کرتا تھا۔ (جب قرض واپس لینا مقصود ہوتا تو) وہ اپنے اپلی سے کہتا: جہاں سے آسانی سے موصول ہو وہاں سے وصول کرولیکن جہاں مقروض مفلس اور تنگ دست ہو تو چھوڑ دو اور اُس سے درگزر کرو، شاید اللہ تعالی ہاری خطاؤں اور لغزشوں سے درگزر فرمائے۔ جب وہ فوت ہوگیا تو اللہ تعالیٰ نے دریافت فرمایا: کیا تو نے کوئی نیکی کی تھی؟ اس شخص نے عرض کیا: نہیں، گر میرا ایک خادم تھا اور میں لوگوں کوقرض دیا کرتا تھا۔ جب میں اس خادم کوقرض کی دشواری ہو چھوڑ دینا اور معاف کرنا، شاید اللہ تعالیٰ بھی ہمیں معاف فرما دے۔ دشواری ہو چھوڑ دینا اور معاف کرنا، شاید اللہ تعالیٰ بھی ہمیں معاف فرما دے۔ دشواری ہو چھوڑ دینا اور معاف کرنا، شاید اللہ تعالیٰ بھی ہمیں معاف فرما دے۔ دشواری ہو چھوڑ دینا اور معاف کرنا، شاید اللہ تعالیٰ بھی ہمیں معاف فرما دے۔

#### خلاصه كلام

<sup>(</sup>۱) ١- نسائى، السنن، كتاب البيوع، باب حسن المعاملة والرفق في المطالبة، ٤: ٣٨١، الرقم: ٣٢٩٨

٢- احمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٢١، الرقم: ١٤١٥

٣- ابن حبان، الصحيح، ١١: ٣٢٢

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٢: ٣٣

تعلیم دیتے ہیں۔ دینِ اسلام ایک ایبا ضابطہ حیات ہے جو خود بھی سرایا سلامتی ہے اور دوسرول کو بھی اُمن و سلامتی، رافت و رحمت، اِعتدال و توازن اور صبر و خل کی تعلیم دیتا ہے۔ گویا مسلمان صرف وہ شخص ہے جو تمام انسانیت کے لئے پیکرِ امن و سلامتی ہواور مومن بھی وہی شخص ہے جو امن و آشتی، خمل و برداشت، بقاے باہمی اور اِحترام آ دمیت جیسے اوصاف سے متصف ہو اور محسن وہ ہے جس میں نہ صرف اسلام اور ایمان دونوں کے روحانی شمرات اور باطنی اُحوال جمع ہو جائیں بلکہ وہ نفع بخشی اور فیض رسانی کا باعث ہو۔ مختصر یہ کہ اسلام این وسیح معنی میں ایک ایبا دین ہے جس میں اجتماعی سطے سے کے کر انفرادی سطح کا کہ ہرکوئی محفوظ و مامون ہو جاتا ہے۔

باب دوم

مسلمانوں کے تل کی ممانعت

فصل أوّل

مسلمانوں کے جان و مال کا اِحترام

## ا۔مومن کی حرمت کعبہ کی حرمت سے بھی زیادہ ہے

المعلق میں کری یا اعتقادی اختلافات کی بنا پر مسلمانوں کی اکثریت ( majority کو کافر، مشرک اور بدعتی قرار دیتے ہوئے انہیں بے دریغ قتل کرنے والوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ اور اُس کے رسول سی ایکی کے نزدیک مومن کے جسم و جان اور عزت و آ بروکی کیا اُہمیت ہے۔حضور نبی اکرم سی ایکی خوات کی حرمت کو کعنے کی حرمت سے زیادہ محترم قرار دیا ہے۔امام ابن ماجہ سے مروی حدیثِ مبارکہ ملاحظہ ہو:

عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرَ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ لِللهِ اللهِ يَوْفِقُ بِالْكَعْبَةِ، وَيُقُولُ: مَا أَطْيَبَكِ وَأَطْيَبَ رِيحَكِ، مَا أَعْظَمَكِ وَأَعْظَمَ حُرُمَتَكِ، وَيَقُولُ: مَا أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ حُرُمَةً وَالَّذِي نَفُسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَحُرُمَةُ الْمُؤْمِنِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ حُرُمَةً مِنْكِ مَالِهِ وَدَمِهِ، وَأَنْ نَظُنَّ بِهِ إِلَّا خَيْرًا. (١)

'' حضرت عبد الله بن عمر دضی الله عنهما سے مروی ہے کہ انہوں نے حضور نبی اکرم الله عنهما سے مروی ہے کہ انہوں نے حضور نبی اکرم اللہ کو خانہ کعبہ کا طواف کرتے دیکھا اور یہ فرماتے سنا: (اے کعب!) تو کتنا عمرہ ہے اور تیری خوشبو کتی پیاری ہے، تو کتنا عظیم المرتبت ہے اور تیری حرمت کتنی زیادہ ہے، قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے! مومن کے جان و مال کی حرمت اللہ کے نزدیک تیری حرمت سے زیادہ ہے۔ ہمیں

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ۲: ۱۲۹۷، رقم: ۳۹۳۲

۲ ـ طبراني، مسند الشاميين، ۲: ۳۹ ۲، رقم: ۱۵۲۸ سمان ناست السام

٣- منذري، الترغيب والترهيب، ٣: ١ • ٢، رقم: ٣١٧٩

مومن کے بارے میں نیک گمان ہی رکھنا جا ہے۔''

# ۲۔مسلمان کی طرف ہتھیار سے محض اشارہ کرنا بھی منع ہے

# أسلحه كى تھلى نمائش پر بھى يابندى

فولادی اور آتشیں اسلحہ سے لوگوں کوقتل کرنا تو بہت بڑا اِقدام ہے۔حضور نبی اکرم طفی آغ اہلِ اِسلام کو اپنے مسلمان بھائی کی طرف اسلحہ سے محض اشارہ کرنے والے کو بھی ملعون و مردود قرار دیا ہے۔

ا۔ حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھیہ نے ارشاد فرمایا:

لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمُ إِلَى أَخِيهِ بِالسِّلاحِ، فَإِنَّهُ لَا يَدُرِي أَحَدُكُمُ لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنُزِعُ فِي يَدِهِ، فَيَقَعُ فِي حُفُرَةٍ مِنَ النَّارِ. (١)

''تم میں سے کوئی شخص اپنے بھائی کی طرف ہتھیار سے اشارہ نہ کرے،تم میں سے کوئی نہیں جانتا کہ شاید شیطان اس کے ہاتھ کو ڈگرگا دے اور وہ (قتلِ ناحق کے نتیج میں) جہنم کے گڑھے میں جاگرے۔''

یہاں اِستعارے کی زبان میں بات کی گئی ہے یعنی ممکن ہے کہ ہتھیار کا اشارہ کرتے ہی وہ شخص طیش میں آ جائے اور غصہ میں بے قابو ہو کر اسے چلا دے۔ اس عمل کی مذمت اور قباحت بیان کرنے کے لئے اسے شیطان کی طرف منسوب کیا گیا ہے تاکہ لوگ اِسے شیطانی فعل سمجھیں اور اس سے باز رہیں۔

<sup>(</sup>۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن إشارة بالسلاح، ٣: ٢٠٢٠، رقم: ٢٢١٧

۲- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ۳: ۵۸۷، رقم: ۲۱۷۷ ۳- بيهقى، السنن الكبرى، ۸: ۲۳، الرقم: ۲۲۱۷

#### **ا۔** یہی مضمون ایک اور حدیث میں اِس طرح بیان ہوا ہے:

مَنُ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ، فَإِنَّ الْمَلائِكَةَ تَلْعَنُهُ حَتَّى يَدَعَهُ، وَإِنُ كَانَ أَخَاهُ لِلَّبِيهِ وَأُمِّهِ. (١)

"جو شخص این بھائی کی طرف ہتھیار سے اشارہ کرتا ہے فرشتے اس پراس وقت تک لعنت کرتے ہیں جب تک وہ اس اشارہ کو ترک نہیں کرتا خواہ وہ اس کا حقیق بھائی (ہی کیوں نہ) ہو۔"

سار حضور علیه الصلوة والسلام نے کسی دوسرے پر اسلحہ تاننے سے ہی نہیں بلکہ عمومی حالات میں اسلحہ کی نمائش کو بھی ممنوع قرار دیا۔ حضرت جابر رہے سے روایت ہے کہ:

نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اَلَهُ عَلَيْهِ أَنْ يُتَعَاطَى السَّيْفُ مَسُلُولًا. (٢)

(۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن إشارة بالسلاح، ٣: ٢٠٢٠، رقم: ٢٢١٢

٢- ترمذى، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء في إشارة المسلم إلى أخيه بالسلاح، ٣: ٣١٣، رقم: ٢١٦٢

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٢: ١٤١، رقم: ٢٧٢٩

٣- اين حبان، الصحيح، ١٣: ٢٤٢، رقم: ٥٩٣٣

۵\_ بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ٢٣، رقم: ٥٦٢٩ ا

(٢) ١- ترمذي، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء في النهيعن تعاطي السيف مسلولا، ٣: ٣١٣، رقم: ٢١٢٣

٢- أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، باب ما جاء في النهي أن
 يتعاطى السيف مسلولا، ٣: ٣١، رقم: ٢٥٨٨

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٣: ٣٢٢، رقم: ٧٤٨٥ محرد ابن حبان، الصحيح، ١: ٣٢٥، رقم: ٩٩٢٧

#### ''رسول اكرم مرتيكيّم نے ننگی تلوار لينے دينے سے منع فرمایا۔''

ننگی تلوار کے لینے دینے میں جہال زخمی ہونے کا احمال ہوتا ہے وہاں اسلحہ کی نمائش سے اِشتعال انگیزی کا بھی خدشہ رہتا ہے۔ اسلام کے دینِ خیر و عافیت اور ندہب امن وسلامتی ہونے کا اس سے بڑا اور کیا ثبوت ہوسکتا ہے کہ حضور نبی اکرم مراہی ہی نہوں اسلحہ کی نمائش پر پابندی لگا دی، تاکہ نہ تو اسلحہ کی دوڑ شروع ہواور نہ ہی اس سے کسی کو threat کیا جا سکے۔ فہ کورہ حدیث میں لفظ مسلُول اِس اَمر کی طرف اشارہ کر رہا ہے کہ ریاست کے جن اداروں کے لیے اسلحہ ناگزیر ہو وہ بھی اس کو غلط استعال سے بچانے کے لیے واحد کی این اور میں۔

درج بالا بحث سے ثابت ہوتا ہے کہ جب اسلحہ کی نمائش، دکھاوا اور دوسروں کی طرف اس سے اشارہ کرنا سخت منع ہے تو اس کے بل بوتے پر ایک مسلم ریاست کے نظم اور اتھارٹی کوچینج کرتے ہوئے آتشیں گولہ و بارود سے مخلوقِ خدا کے جان و مال کوتلف کرنا کتنا بڑا گناہ اور ظلم ہوگا!

# ۳۔مسلمانوں کے تل اور فساد انگیزی کی ممانعت

اسلام نہ صرف مسلمانوں بلکہ بلا تفریقِ رنگ ونسل تمام انسانوں کے قتل کی سختی سے ممانعت کرتا ہے۔ اسلام میں کسی انسانی جان کی قدر و قیمت اور حرمت کا اندازہ یہاں سے لگایا جا سکتا ہے کہ اس نے بغیر کسی وجہ کے ایک فرد کے قتل کو پوری انسانیت کے قتل کے مترادف قرار دیا ہے۔ اللہ ﷺ نے تکریم انسانیت کے حوالے سے قرآن حکیم میں ارشاد فرمایا:

مَنُ قَتَلَ نَفُسًا ۚ بِغَيْرِ نَفُسٍ اَوُ فَسَادٍ فِي الْأَرُضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا. (١)

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٢

''جس نے کسی شخص کو بغیر قصاص کے یا زمین میں فساد (پھیلانے کی سزا) کے (بغیر، ناحق) قتل کر دیا تو گویا اس نے (معاشرے کے) تمام لوگوں کو قتل کر ڈالا۔''

اس آیت مبارکہ میں انسانی جان کی حرمت کا مطلقاً ذکر کیا گیا ہے جس میں عورت یا مرد، چھوٹے بڑے، امیر وغریب حتی کہ مسلم اور غیر مسلم کسی کی تخصیص نہیں کی گئی۔ مدعا یہ ہے کہ قرآن نے کسی بھی انسان کو بلاوجہ قل کرنے کی نہ صرف سخت ممانعت فرمائی ہے بلکہ اسے پوری انسانیت کا قتل کھرایا ہے۔ جہاں تک قانون قصاص وغیرہ میں قتل کی سزا، سزائے موت (capital punishment) ہے، تو وہ انسانی خون ہی کی حرمت و خاطت کے لئے مقرر کی گئی ہے۔

# ہ۔ دورانِ جنگ کسی شخص کے اِظہارِ اسلام کے بعد اُس کے قتل کی ممانعت

ہم آئندہ صفحات میں تفصیل سے اس بات کا جائزہ لیں گے کہ اسلام دورانِ جنگ اسلامی لشکر کو کس قدر احتیاط کی تعلیم دیتا ہے حالانکہ دنیا کی تمام اقوام کے ہاں یہ قول مشہور ہے کہ جنگ اور محبت میں ہر چیز جائز ہوتی ہے۔ مگر پیغیمر اسلام سٹھیئیم کی سیرت و سنت سے ہمیں جنگ کے اضطرابی اور حساس لمحات میں بھی احتیاط اور عدل سے کام لینے کا سبق ماتی ہے۔ درج ذیل حدیث مبارکہ میں ہمیں یہ تعلیم ملتی ہے کہ قتل کے خوف سے ہی سبق ماتا ہے۔ درج ذیل حدیث مبارکہ میں ہمیں یہ تعلیم ملتی ہے کہ قتل کے خوف سے ہی سبق ، جب ایک شخص نے کلمہ پڑھ کر اظہار اسلام کر دیا تو اس کے قتل پر بھی حضور سٹھیئیم نے سخت اِظہارِ ناراضگی فرمایا، چہ جائے کہ کلمہ گومسلمان اور اہل علم حضرات صرف اس لیے قتل کر دیے جائیں کہ وہ باغی گروہ کے انتہاء پیندانہ نظریات سے اختلاف رکھتے ہیں۔ حدیث ملاحظہ کریں:

عَنُ أُسَامَةَ بُنِ زَيْدِ بُنِ حَارِثَةَ رضي الله عنهما قَالَ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

'' حضرت اُسامہ بن زیر بن حارثہ رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول الله طُنِیَمَ نے ہمیں جہاد کے لیے مقام حرقہ کی طرف روانہ کیا جو قبیلہ جہینہ کی ایک شاخ ہے۔ ہم صبح وہاں پہنچ گئے اور (شدید لڑائی کے بعد) انہیں شکست دے دی۔ میں نے اور ایک انصاری صحابی نے مل کر اس قبیلہ کے ایک شخص کو گھیر لیا، جب ہم اس پر غالب آ گئے تو اس نے کہا: کلا إِللهَ إِلَّا اللهُ اللهُ انصاری تو (اس کی زبان سے) کلمہ من کر الگ ہو گیا لیکن میں نے نیزہ مار کر اسے ہلاک کر ڈالا۔ جب ہم واپس آئے تو حضور نبی اکرم طُنِیَمَمَمَ کو بھی اس واقعہ کی خبر ہو چکی تھی۔ آپ سُنیکَمَمَمَ نے بُحے فرمایا: اے اسامہ! تم نے اسے کلمہ پڑھنے کے باوجود قل کیا؟ میں نے عرض کیا: یا رسول الله! اس نے جان بچانے کے لئے باوجود قل کیا؟ میں نے عرض کیا: یا رسول الله! اس نے جان بچانے کے لئے کلمہ پڑھا تھا۔ آپ سُنیکَمَمَمَ نے باوجود قل کیا؟ میں نے عرض کیا: یا رسول الله! اس نے جان بچانے کے لئے کا وجود قل کیا۔ آپ سُنیکَمَمَمَ نے باوجود قل کلمہ پڑھا تھا۔ آپ سُنیکَمَمَمَمَ نے باوجود قل

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب المغازي، باب بعث النّبيّ اللَّيْمَ أسامة بن زيد إلى الحرقات من جهينة، ٣: ١٥٥٥، رقم: ٣٠٢١

۲- بخاری، کتاب الدیات، باب قول الله تعالی: ومن أحیاها، ۲:
 ۲۵۱۹، رقم: ۲۳۷۸

٣- ابن حبان، الصحيح، ١١: ٥٦، رقم: ١٥٧

کیا؟ حضور رہائی بار بار بدکلمات دہرا رہے تھے اور میں افسوس کر رہا تھا کہ کاش آج سے پہلے میں اسلام نہ لایا ہوتا۔''

امام مسلم في بيحديث ان الفاظ سے روايت كى ہے:

فَدَعَاهُ فَسَأَلُهُ، فَقَالَ: لِمَ قَتَلُتَهُ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوُجَعَ فِي الْمُسُلِمِينَ، وَقَتَلَ فُكِلانًا وَفُكِلانًا، وَسَمَّى لَهُ نَفَرًا. وَإِنِّي حَمَلُتُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَى السَّيُفَ، قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ. قَالَ رَسُولُ اللهِ سَلَّيُلَمَّ: قَالَ: نَعَمُ: قَالَ: فَكَيُفَ تَصُنَعُ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ إِذَا جَاءَتُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ: نَعَمُ: قَالَ: فَكَيُفَ تَصُنَعُ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ إِذَا جَاءَتُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ: وَكَيُفَ تَصُنَعُ بِلا إِلَهَ إِلَّا اللهُ إِذَا جَاءَتُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ: فَجَعَلَ لَا يَزِيدُهُ عَلَى أَنْ يَقُولُ: كَيُومَ الْقَيَامَةِ؟ (أَنَّ اللهُ إِذَا جَاءَتُ يَوُمَ الْقَيَامَةِ؟ (أَنَّ اللهُ إِذَا جَاءَتُ يَوُمَ الْقَيَامَةِ؟ (أَنَّ اللهُ أَإِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ؟ (أَنَّ اللهُ أَلِنَا اللهُ أَلْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلِهُ اللهُ أَلِوْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلْهَا لَا لَا اللهُ أَلْهَا لَا لَلْهُ أَلْهَا لَا لَلْهُ أَلْهَا لَا لَهُ إِلَّا اللهُ أَلْهَا لَا لَهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

" حضور نی اکرم سی ایک می انہوں نے حضرت اسامہ کو بلاکر دریافت فرمایا: تم نے اسے کیوں قتل کیا؟ انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! اس نے مسلمانوں کو تکلیف دی۔ چند صحابہ کرام کی کا نام لے کر بتایا کہ اس نے فلاں فلاں کو شہید کیا تھا۔ میں نے اس پر حملہ کیا جب اس نے تلوار دیکھی تو فورًا کہا: لا إلله إلَّا الله و الله سی حضور! الله سی حضور! عرض کیا: جی حضور! فرمایا: جب روز قیامت کا إلله إلَّا الله کا کلمہ آئے گا تو تم اس کا کیا جواب دو گے؟ عرض کیا: یا رسول اللہ! میرے لئے استغفار کیجے۔ آپ سی ایک کیا جواب دو فرمایا: جب روز قیامت کا إلَّه إلَّا الله کا کلمہ آئے گا تو تم اس کا کیا جواب دو فرمایا: جب روز قیامت کا إلَّه إلَّا الله کا کلمہ آئے گا تو تم اس کا کیا جواب دو فرمایا: جب روز قیامت کا بارم میں گئی ہار باریم کلمات دہراتے رہے کہ جب قیامت کے جب قیامت کے جب قیامت کے جب قیامت کے دیا ہو کہ جب قیامت کے دیا ہو اس کا کیا جواب دو

<sup>(</sup>١) مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال: لَا إِله إِلا الله، ١: ٩٤، رقم: ٩٣-٩٤

دن لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ كَاكُلِم آئِ كَا تَوْتُم اس كَا كَيَا جَوابِ دو كَيْ؟'' حضرت مقداد بن اسود الله بيان كرتے ہيں:

قُلُتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيُتَ إِنْ لَقِيتُ رَجُلًا مِنُ الْكُفَّارِ فَقَاتَلَنِي فَضَرَبَ إِحُدَى يَدَيَّ بِالسَّيُفِ، فَقَطَعَهَا، ثُمَّ لَاذَ مِنِّي بِشَجَرَةٍ، فَقَالَ: فَضَرَبَ إِحُدَى يَدَيَّ بِالسَّيفِ، فَقَطَعَهَا، ثُمَّ لَاذَ مِنِّي بِشَجَرَةٍ، فَقَالَ: أَسُلَمُتُ لِلّهِ، اللهِ اللهِ، اللهِ اللهِ، اللهِ اللهِ، اللهِ ا

''یا رسول اللہ! بیفرمائے کہ اگر (میدان جنگ میں) کسی کافر سے میرا مقابلہ ہو اور وہ میرا ہاتھ کاٹ ڈالے اور پھر جب وہ میرے حملہ کی زد میں آئے تو ایک درخت کی پناہ میں آکر کہہ دے: اَسْلَمْتُ لِلّٰهِ (میں اللہ کے لیے مسلمان ہو گیا)، تو کیا میں اس شخص کو اس کے کلمہ پڑھنے کے بعد قبل کر سکتا ہوں؟ رسول اللہ! اللہ سُنے ہے فرمایا: تم اس کوقتل نہیں کر سکتے۔ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! اس نے میرا ہاتھ کا نے کے بعد کلمہ پڑھا ہے تو کیا میں اس کوقتل نہیں کر سکتا؟ آپ سُنے ہے فرمایا: تم اس کوقتل نہیں کر سکتا؟ آپ سُنے ہے فرمایا: تم اس کوقتل نہیں کر سکتے، اگر تم نے اس کوقتل کر دیا تو وہ اس درجہ پر ہوگا جس پر تم اس کوقتل کرنے سے پہلے تھے (یعنی حق پر) اور تم اس درجہ پر ہوگا جس درجہ پر وہ کلمہ پڑھنے سے پہلے تھا (یعنی کفر پر)۔''

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدراً، ۳: ۱ ۱ مادراً، ۳: ۳۷۹۳ ا، الرقم: ۳۷۹۳

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن
 قال لا إله إلا الله، ١: ٩٥، الرقم: ٩٥

معصوم شہریوں اور بے گناہ مسلمانوں کا قتل عام کرنے والے ظالم اور سفاک دہشت گردوں کو اپنے جارحانہ رویوں اور ظالمانہ نظریات پر ان فرامین رسول سٹی ایٹی کی روشن میں ضرور غور کرنا چاہیے کہ جب حالت جنگ میں موت کے ڈر سے کلمہ پڑھنے والے دشن کو بھی امان حاصل ہے اور اس کا قتل بھی سخت منع ہے تو کلمہ گومسلمانوں کو مسجدوں، دفتروں، تعلیمی اداوں اور بازاروں میں قتل کرنا کتنا بڑا جرم ہوگا؟

# ۵۔ دہشت گردوں کی معاونت بھی جرم ہے

دہشت گردول اور قاتلول کو معاشرے میں سے افرادی، مالی اور اخلاقی قوت کے حصول سے محروم کرنے اور انہیں isolate کرنے کے لیے حضور نبی اکرم سٹیلیٹی نے ان کی ہرقتم کی مدد واعانت سے کلیٹا منع فرمایا ہے۔ حضرت ابوہریرہ اس سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم سٹیلیٹی نے فرمایا: جوشخص کسی مومن کے قتل میں معاونت کرے گا وہ رصت البی سے محروم ہو جائے گا۔ فرمانِ رسول سٹیلیٹی ہے:

مَنُ أَعَانَ عَلَى قَتُلِ مُؤْمِنٍ بِشَطْرِ كَلِمَةٍ، لَقِيَ اللهَ ﷺ مَكْتُوُبٌ بَيْنَ عَيْنَيْهِ: آيِسٌ مِنُ رَحُمَةِ اللهِ. (١)

"جس شخف نے چند کلمات کے ذریعہ بھی کسی مومن کے قتل میں کسی کی مدد کی تو وہ اللہ ﷺ سے اس حال میں ملے گا کہ اس کی آئھوں کے درمیان پیشانی پر لکھا ہوگا: آیس مِنُ رَحُمَةِ اللهِ (الله تعالیٰ کی رحمت سے مایوں شخص)۔"

اس حدیث کے مضمون میں بیصراحت موجود ہے کہ نہ صرف ایسے ظالمول کی

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن ماجه، السنن، كتاب الديات، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا، ۲: ۸۷۳، رقم: ۲۲۲۰

٢- ربيع، المسند، ١: ٣٦٨، رقم: • ٩٩

٣ بيهقي، السنن الكبرى، ٨: ٢٢، رقم: ١٥٢٣١

ہر طرح کی مالی و جانی معاونت منع ہے بلکہ بِشَطُوِ کَلِمَةٍ (چند کلمات) کے الفاظ یہ بھی واضح کر رہے ہیں کہ تقریر یا تحریر کے ذریعے ایسے امن دشمن عناصر کی مدد یا حوصلہ افزائی کرنا بھی سخت ندموم ہے اور اللہ تعالی کی رحمت اور بخشش سے محرومی کا سبب ہے۔اس میں دہشت گردوں کے ماسٹر مائنڈ طبقات کے لئے سخت تنبیہ ہے جو کم فہم لوگوں کو آیات و اعادیث کی غلط تاویلیں کرکے انہیں ''جنت کی بشارت' وے کر بے گناہوں کے قبل پر آمادہ کرتے ہیں۔

## ٢ ـ مساجد ير حمل كرنے والے سب سے براے ظالم بيں

اسلام اپنے مانے والوں کو نہ صرف اُمن و آشی، خُل و برداشت اور بقاء باہمی کی تعلیم دیتا ہے بلکہ ایک دوسرے کے عقائد ونظریات اور مکتب و مشرب کا احترام بھی سکھاتا ہے۔ (۱) اِعتقادی، فکری یا سیاسی اِختلافات کی بنیاد پر مخالفین کی جان و مال یا مقدس مقامات پر حملے کرنا نہ صرف غیر اسلامی بلکہ غیر انسانی فعل بھی ہے۔ خود کش حملوں اور بم دھاکوں کے ذریعے اللہ کے قروں کا نقدس پامال کرنے والے اور وہاں معصوم اور بے گناہ لوگوں کی فیمتی جانیں تلف کرنے والے ہرگز نہ تو مومن ہو سکتے ہیں اور نہ ہی ہدایت یافتہ۔ معجدوں میں خوف و ہراس کے ذریعے اللہ کے ذکر سے روکنے اور انہیں اپنی دہشت گردانہ کارروائیوں کے ذریعے ویران کرنے والوں کو قرآن نے نہ صرف سب سے بڑا ظالم قرار دیا ہے، بلکہ انہیں دنیا و آخرت میں ذلت آمیز عذاب کی وعید بھی سنائی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ اَنُ يُّذُكَرَ فِيُهَا اسْمُهُ وَسَعٰى فِي خَرَابِهَا طُ اُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمُ اَنُ يَّدُخُلُوُهَاۤ اِلَّا خَاۤئِفِيُنَ طَ لَهُمُ فِي

<sup>(</sup>۱) بین المذاہب رواداری (intrefaith tolerance) اور دوسرے نداہب کے احترام کے بارے میں اسلامی تعلیمات کا ذکر آئندہ ابواب میں کیا جائے گا۔

الدُّنيَا خِزْيٌ وَّلَهُمْ فِي الْاخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيُمٌ ۞

"اوراس شخص سے بڑھ کرکون ظالم ہوگا جواللہ کی مسجدوں میں اس کے نام کا ذکر کیے جانے سے روک دے اور انہیں ویران کرنے کی کوشش کرے، انہیں ایسا کرنا مناسب نہ تھا کہ مسجدوں میں داخل ہوتے مگر ڈرتے ہوئے، ان کے لیے دنیا میں (بھی) ذلت ہے اور ان کے لیے آخرت میں (بھی) بڑا عذاب ہے 0"

ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے واضح طور پر فرما دیا ہے کہ اللہ کی مسجدیں صرف وہی آباد کرتے ہیں جو اللہ پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہیں اور وہی ہدایت یافتہ ہے۔ اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ مساجد اور عبادت گاہوں کو آباد کرنے کی بجائے اُن پر حملہ کرنے والے نہ تو یوم حساب پر ایمان رکھتے ہیں اور نہ ہی وہ مومن ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اِنَّمَا يَعُمُرُ مَسْجِدَ اللهِ مَنُ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَاَقَامَ الصَّلُوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ وَلَمُ يَخْشَ اِلَّا اللهِ فَفَ فَعَسْنَى اُولَئِكَ اَنُ يَّكُونُوا مِنَ الْمُهُتَدِيُنَ۞<sup>(٢)</sup>

"الله كى مسجدين صرف وہى آباد كرسكتا ہے جو الله پر اور يومِ آخرت پر ايمان الايا اور اس نے نماز قائم كى اور زكوة اداكى اور الله كے سوا (كسى سے) نه ڈرا۔ سواميد ہے كه يہى لوگ بدايت يانے والوں ميں ہوجائيں گے 0"

مساجد و مزارات اور دیگر مقدی مقامات کی بے حرمتی کرنے والے دہشت گردوں کے احوال وظروف اور مجالست ومصاحبت کا تقیدی جائزہ لیا جائے تو بید حقیقت

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١١٣

<sup>(</sup>٢) التوبة، ٩: ١٨

روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ ان کا ذہنی وفکری اِرتقاء نہایت ہی تنگ نظری کے ماحول میں ہوتا ہے۔ اس تنگ نظری سے اِنتہا پیندی (extremism) جنم لیتی ہے، انتہا پندی انسان کو جارحیت (aggression) یر اُ کساتی ہے اور پھر جارحیت کا منطقی متیجہ دہشت گردی (terrorism) کی بھیا نک صورت میں رُونما ہوتا ہے۔نفرت و تعصب اور جبر وتشدد کے اس مقام پر انسان کے اندر سے اعتدال وتوازن (moderation) اور محل و برداشت (toleration) کی صلاحیتیں سلب ہو جاتی ہے۔ جب انسان ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِّنُ مُعَدِ ذَلِكَ فَهِي كَالُحِجَارَةِ (١) كا مصداق بن كرسنك دلى اور شقاوت و بربختی کی اس انتہا کو پہنچتا ہے تو پھر اِس سے بازاروں، مار کیٹوں،عوامی مقامات اور درس گاہوں میں موجود معصوم لوگوں کو قتل کرنے سے لے کر مساجد میں مشغولِ عبادتِ لوگوں کی جانیں لینے اور مساجد کو تاخت و تاراج کرنے تک کچھ بھی بعید نہیں ہوتا۔ ایسے اقدامات کرنے والوں کا اسلام سے کیا تعلق و واسطہ ہے۔ اگر ان میں خوفِ خدا اور فکر آخرت کا ایک ذرہ بھی ہوتا تو کم از کم ان کی وحشت و بربریت سے مساجد اور نمازی تو محفوظ رہتے۔ لہٰذا ان کا مساجد تک کو نشانہ بنانے کا اقدام اِس اَمر کا بیّن ثبوت ہے کہ ان کا اسلام جیسے پُرامن اور سلامتی و عافیت والے دین سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) '' پھراس کے بعد (بھی) تمہارے دل تخت ہو گئے چنانچہ وہ (تخق میں) پھروں جیسے (ہو گئے)o''(۱)

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ٢٨

فصل دوم

مسلمانوں کواؤیت دینے اور تل کرنے کی سزا

# ا۔ ایک مومن کا قتل بوری دنیا کی تناہی سے بڑا گناہ ہے

اپنے گھناؤنے اور ناپاک مقاصد کے حصول کے لیے معصوم شہریوں اور بے گناہ انسانوں کو بے دریغ قتل کرنے والے کیسے دین امن وسلامتی کے علم بردار بنتے ہیں؟ وہ اپنی دہشت گردانہ کارروائیوں کے ذریعے ہزاروں مسلمانوں کی قتل و غارت گری میں مصروف ہیں جبکہ حضور نبی اکرم سائی ہے تو ایک مومن کے قتل کو بھی پوری دنیا کے تباہ ہونے سے بڑا گناہ قرار دیا ہے۔ اِس حوالے سے چندا حادیث ملاحظہ فرما کیں:

ا عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمُرٍو رضى الله عنهما أَنَّ النَّبِيَّ النَّبَيَّمِ قَالَ: لَزَوَالُ الدُّنْيَا أَقُولَا عَنُ عَبُدِ اللهِ مِنُ قَتُلِ رَجُلِ مُسُلِمٍ. (١) أَهُونُ عَلَى اللهِ مِنُ قَتُلِ رَجُلِ مُسُلِمٍ. (١)

'' حضرت عبد الله بن عمره رضی الله عنهما سے روایت ہے که حضور نبی اکرم مُشْفِیَتُمْ نے فرمایا: الله تعالی کے نز دیک ایک مسلمان شخص کے قبل سے پوری دنیا کا ناپید (اور تباہ) ہو جانا ملکا (واقعہ) ہے۔''

٢ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ بُرَيْدَةَ عَنُ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

<sup>(</sup>۱) ا- ترمذي، السنن، كتاب الديات، باب ما جاء في تشديد قتل المؤمن، ۲: ۱۱، رقم: ۱۳۹۵

٢- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب تعظيم الدم، ٤: ٨٢، رقم: ٣٩٨٧

٣- ابن ماجه، السنن، كتاب الديات، باب التغليظ في قتل مسلم ظلما، ٢: ٨٤٣، رقم: ٢٢١٩

الْمُؤْمِنِ أَعُظَمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ زَوَالِ الدُّنيَا. (١)

''حضرت عبد الله بن بریدہ ﷺ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم ملی ایک خور یک تمام دنیا کے برباد ہونے سے بڑا ہے۔''

ایک روایت میں کسی بھی شخص کے قلِ ناحق کو دنیا کے مٹ جانے سے بڑا حادثہ
 قرار دیا گیا ہے۔

عَنِ الْبَرَاءِ بُنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ يَنَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِنُ سَفُكِ دَمِ بِغَيْرِ حَقٍّ. (٢)

''حضرت براء بن عازب الله سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم طابی آئے فرمایا: الله تعالی کے نزدیک پوری کا ئنات کا ختم ہو جانا بھی کسی شخص کے قتلِ ناحق سے ملکا ہے۔''

## ۲۔ انسانی جان کاقتل مثل کفر ہے

عقائد میں اہل سنت کے إمام ابومنصور ماتریدی آیت مبارکہ - مَنُ قَتَلَ نَفُسًا ،

(۱) ۱- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب تعظيم الدم، ٤: ٨٢، ٨٣ رقم: ٣٩٨- ٣٩٩

٢ - طبراني، المعجم الصغير، ١: ٣٥٥، رقم: ٩٩٢

٣- بيهقي، السنن الكبرى، ٨: ٢٢، رقم: ١٥٦٣٥

امام طبرانی نے اس حدیث کو حسن قرار دیا ہے۔

(٢) ١- ابن أبي الدنيا، الأهوال: • ٩ ١، رقم: ١٨٣

٢- ابن أبي عاصم، الديات: ٢، رقم: ٢

٣- بيهقى، شعب الإيمان، ٣: ٣٣٥، رقم: ٥٣٣٨

بِغَيْرِ نَفُسِ - كے ذیل میں انسانی قتل كوكفر قرار دیتے ہوئے بیان كرتے ہیں:

من استحل قتل نفس حَرَّمَ الله قتلها بغير حق، فكأنّما استحل قتل الناس جميعًا، لأنه يكفر باستحلاله قتل نفس محرم قتلها، فكان كاستحلال قتل الناس جميعًا، لأن من كفر بآية من كتاب الله يصير كافرًا بالكل. .....

وتحتمل الآية وجهًا آخر، وهو ما قيل: إنه يجب عليه من القتل مثل ما أنه لو قتل الناس جميعًا.

ووجه آخر: أنه يلزم الناس جميعا دفع ذلك عن نفسه ومعونته له، فإذا قتلها أو سعى عليها بالفساد، فكأنما سعى بذلك على الناس كافة. ..... وهذا يدل أن الآية نزلت بالحكم في أهل الكفر وأهل الإسلام جميعاً، إذا سعوا في الأرض بالفساد. (١)

"جس نے کسی ایسی جان کا قتل حلال جانا جس کا ناحق قتل کرنا اللہ تعالیٰ نے حرام کر رکھا ہے، تو گویا اس نے تمام لوگوں کے قتل کو حلال جانا، کیونکہ ایسی جان جس کا قتل حرام ہے، وہ شخص اس کے قتل کو حلال سمجھ کر کفر کا مرتکب ہوا ہے، وہ ایسے ہی ہے جیسے اس نے تمام لوگوں کے قتل کو حلال جانا، کیونکہ جو شخص کتاب اللہ کی ایک آیت کا انکار کرنا ہے وہ پوری کتاب کا انکار کرنے والا

''یہ آیت ایک اور توجیہ کی بھی حامل ہے اور وہ یہ کہ کہا گیا ہے کہ معصوم جان کے قل کو حلال جانے گا ( کیونکہ عالم قل کو حلال جاننے والے پر تمام لوگوں کے قل کا گناہ لازم آئے گا ( کیونکہ عالم انسانیت پر حملہ کیا ہے)۔ انسانیت کے ایک فرد کولل کرکے گویا اس نے پوری انسانیت پر حملہ کیا ہے)۔

<sup>(</sup>١) أبومنصور الماتريدي، تأويلات أهل السنة، ٣: ١٥٥

''ایک توجید یہ بھی ہے کہ تمام لوگوں پر لازم ہے کہ اجھائی کوشش کے ساتھ اس جان کوقتل سے بچائیں اور اس کی مدد کریں۔ پس جب وہ اس کوقتل کر کے فساد بپا کرنے کی کوشش بپا کرنے کی کوشش کرے گا تو گویا وہ پوری انسانیت پر فساد بپا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ ۔۔۔۔۔ اور یہ چیز دلالت کرتی ہے کہ یہ آیت اس حکم کے ساتھ تمام اہل کفر اور اہل اسلام کے لئے نازل ہوئی ہے جبکہ وہ فساد فی الارض کے لئے سرگرداں ہو۔''

علامہ ابوحف الحنبلی اپنی تفیر اللباب فی علوم الکتاب میں اللہ تعالیٰ کے فرمان فَکَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا کی تفیر میں ایک انبان کے قبل کو بوری انبانیت کا قبل قرار دیتے ہوئے مختلف ائمہ کے اقوال نقل کرتے ہوئے فرماتے میں:

ا قال مُجَاهِد: من قتل نَفُساً محرَّمة يَصُلَى النَّار بقتلها، كما يصلاها لو قتل النَّاس جميعاً،

٢ وقال قتادة: أعُظم الله أجرَهَا وعظم وزرَها، معناه: من استَحَلَّ قتل مُسلِم بغير حَقِّه، فكأنَّما قتل النَّاس جميعاً،

٣ ـ وقال الحسن: ﴿فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾، يعني: أنّه يَجِبُ عليه من القِصَاص بِقَتُلِهِا، مثل الذي يجب عليه لو قتل النَّاسَ جَمِيعًا.

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَّوُّا الَّذِينَ يُحَارِبُوُنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسُعَوُنَ فِي الْاَرُضِ فَسَادًا اَنُ يُّقَتَّلُوْ الْوَيُصَلَّبُوْ الْوَتُقَطَّعَ اَيُدِيهِمُ وَاَرُجُلُهُمُ مِّنُ خِلَاضٍ اَوْ يُنْفَوُ امِنَ الاَرُضِ طَ ذَٰلِكَ لَهُمُ خِزُى فِي الدُّنْيَا وَلَهُمُ فِي الْاَحْرَةِ عَذَابٌ عَظِيُمٌ ٥ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبُلِ اَنُ تَقُدِرُوا عَلَيْهِمْ اللَّاخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٥ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبُلِ اَنُ تَقُدِرُوا عَلَيْهِمْ ۚ

فَاعُلَمُو اَ اَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيُمٌ۞. (١)

وقوله: ﴿ يُحَارِبُون الله ﴾، أي: يُحَارِبُون أولِيَاءه كذا قدَّرَه الجمهور.

وقال الزَّمَخُشَريُّ: "يُحَارِبُون رسول الله، ومحاربة المُسُلِمِين في حكم مُحَارَبَتِه."

نزلت هذه الآية في قطَّاع الطَّريِق من المُسلِمين (وهذا قول) أكثر الفقهاء. (٢)

أَنَّ قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَونَ فِي الْاَرْضِ فَسَادًا ﴿ يَتَنَاوِلَ كُلّ مِن يُوصَف بهذه سواءً كَان مُسْلِمًا أو كَافِراً، ولا يُقالَ: الآية نزلت في الكُفَّار، لأن العبرة بعُمُوم اللَّفُظ لا خُصوص السَّبَب، فإن قيل: المُحَارِبُون هم الذين يَجُتَمِعُون ولهم مَنعَة، ويقصدون المُسْلِمِين في أرواحهم ودِمَائهم، واتَّفَقُوا على أنّ هذه الصِّفَة إذا حصلت في الصَّحراء كانوا قُطَّاع الطَّريق، وأما إن حصلت في الأمصار، فقال الأوزَاعِيُّ ومالِكُ واللَّيثُ بن سَعُد والشَّافِعِيُّ: هم أيضاً قُطُّاع الطَّريق، هذا الحدُّ عليهم، قالوا: وإنّهم في المُدُن يكونون أططريق، هذا الحدُّ عليهم، قالوا: وإنّهم في المَدُن يكونون أعظم ذَنباً فلا أقلَّ من المساواة، واحتجوا بالآية وعمومها،

<sup>(</sup>۱) المائدة، ۵: ۳۳، ۳۳

<sup>(</sup>۲) ۱- بغوی، معالم التنزیل، ۳: ۳۳ ۲- رازی، التفسیر الکبیر، ۱ ۱: ۱ ۲۹

#### ولأنّ هذا حدّ فلا يختلف كسائر الحدود. <sup>(١)</sup>

''ا۔ حضرت مجاہد نے فرمایا: جس شخص نے ایک جان کو بھی ناحق قتل کیا تو وہ اس قتل کے سبب دوزخ میں جاتا اگر وہ ساری انسانیت کوقتل کر دیتا (یعنی اس کا عذابِ دوزخ ایسا ہو گا جیسے اس نے یوری انسانیت کوقتل کر دیا ہو)۔

۲۔ حضرت قادہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے اس کی سزا بڑھا دی ہے اور اس کا بوجھ عظیم کردیا ہے لیعنی جوشخص ناحق کسی مسلمان کے قبل کو حلال سمجھتا ہے گویا وہ تمام لوگوں کو قبل کرتا ہے۔

س۔ حضرت حسن بصری ؓ نے ﴿فَکَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِیْعًا ﴾ کی تفسیر میں فرمایا کہ (جس نے ناحق ایک جان کوقتل کیا) اس پر اس کے قتل کا قصاص واجب ہوگا، اس شخص کی مثل جس پر تمام انسانیت کوقتل کرنے کا قصاص واجب ہو۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ بِ شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے پھرتے ہیں (لیعنی مسلمانوں میں خوزیز رہزنی اور ڈاکہ زنی وغیرہ کے مرتکب ہوتے ہیں) ان کی سزا یہی میں خوزیز رہزنی اور ڈاکہ زنی وغیرہ کے مرتکب ہوتے ہیں) ان کی سزا یہی خالف سمتوں سے کائے جائیں یا پوائن کی ان مین (میں چلنے پھرنے) سے کہ وہ قتل کیے جائیں یا (وطن کی) زمین (میں چلنے پھرنے) سے خالف سمتوں سے کائے جائیں یا (وطن کی) زمین (میں چلنے پھرنے) سے دور (لیعنی ملک بدر یاقید) کر دیے جائیں۔ یہ (تو) ان کے لیے دنیا میں رسوائی ہے اور ان کے لیے آخرت میں (بھی) ہڑا عذاب ہے مگر جن لوگوں نے، جاور ان کے کہتم ان پر قابو یا جاؤ، توبہ کرئی سو جان لو کہ اللہ بہت بخشنے والا جہاں ہے ہیں ان پر قابو یا جاؤ، توبہ کرئی سو جان لو کہ اللہ بہت بخشنے والا نہایت مہربان ہے ہ

"الله تعالى كفرمان ﴿ يُحَارِبُونَ اللهَ ﴾ ت مراد ب: يحاربون أولياءه (وه

<sup>(</sup>١) أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٤: ١ ٣٠٠

الله تعالی کے اولیاء سے جنگ کرتے ہیں)۔ یہی معنی جمہور نے بیان کیا ہے۔ اور علامہ زخشر ی نے کہا کہ وہ الله تعالیٰ کے رسول سٹی آیٹے سے جنگ کرتے ہیں؛ اور مسلمانوں کے ساتھ جنگ کرنا دراصل حضور نبی اکرم سٹی آیٹے ہی کے ساتھ جنگ کے حکم میں ہے۔

'' یہ آیت - ﴿ إِنَّمَا جَزَوَّا الَّذِینَ یُحَادِبُونَ الله ﴾ - مسلمان راہزنوں کے بارے میں اتری ہے، اور یہ اکثر فقہاء کا قول ہے۔

''اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں ہر وہ شخص شامل ہے جو ان صفات سے متصف ہوخواہ وہ مسلم ہو یا کافر۔ یہ نہیں کہا جائے گا کہ یہ آیت کفار کے حق میں نازل ہوئی کیونکہ اعتبار لفظ کے عموم کا ہوگا نہ سبب کے خاص ہونے کا۔ اور اگر کہا جائے کہ محاد ہون وہ ہیں جو مجتع ہوتے ہیں اور ان کے پاس طاقت و توت بھی ہوتی ہے اور وہ مسلمانوں کی جانوں کا قصد کرتے ہیں تو فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر یہ وصف صحراء میں پایا جائے تو ایسے لوگ را ہزن کہلائیں گے، اور اگر دہشت گردی و قتل و غارت گری کا یہ عمل شہروں میں پایا جائے تو المام اوزائی، ما لک، لیث بن سعد اور شافعی کا قول ہے کہ وہ بھی ( قاتل ہونے کے علاوہ) را ہزن اور ڈاکو بھی ہیں، ان پر بھی یہی حد ہے۔ انہوں نے کہا کہ اگر وہ شہروں میں ہوں تو ان کا گناہ بہت ہی زیادہ ہو جائے گا۔''

کسی ایک مومن کوقصداً قتل کرنے والے کی ذلت آمیز سزا کا اندازہ یہاں سے لگا لیس کہ اللہ ﷺ نے ایک ہی آیت میں نہ صرف ایسے قاتل کے لیے دوزخ کی سزا کا ذکر کیا ہے بلکہ خالِدًا، غَضِبَ، لَعَنَهُ اور عَذَابًا عَظِیمًا فرما کر اس کی ہدت و حدّ ت میں کئی گنا اضافہ کردیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

وَمَنُ يَّقُتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيُهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَاعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا (١)

<sup>(</sup>۱) النساء، ۲: ۹۳

''اور جو شخص کسی مسلمان کو قصداً قتل کرے تو اس کی سزا دوزخ ہے کہ مدتوں اس میں رہے گا اور اس پر اللہ غضب ناک ہوگا اور اس پر لعنت کرے گا اور اس نے اس کے لیے زبر دست عذاب تیار کر رکھا ہے 0''

## س\_مسلمانوں کا قتلِ عام کفریہ فعل ہے

حضور نبی اکرم میٹی آئی نے مسلمانوں کا خون بہانے، اُنہیں قتل کرنے اور فتنہ و فساد بر پا کرنے کو نہ صرف کفر قرار دیا ہے بلکہ اِسلام سے واپس کفر کی طرف ملیٹ جانا قرار دیا ہے۔اسے اصطلاح شرح میں ارتداد کہتے ہیں۔

امام بخاری حضرت عبد الله بن عباس د<sub>ضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مٹینی آخ نے فرمایا:</sub>

َلاَ تَرُتَدُّوُا بَعُدِي كُفَّارًا يَضُرِبُ بَعُضُكُمُ رِقَابَ بَعُضِ. <sup>(١)</sup>

''تم میرے بعد ایک دوسرے کوقل کرنے کے سبب کفر کی طرف نہ لوٹ جانا۔''

گویا کلمہ گومسلمانوں کا آپس میں قتل عام صریح کفریہ عمل ہے جسے ارتداد سے لفظی مماثلت دی گئی ہے۔

# س قبل، شرک کی طرح ظلم عظیم ہے

حافظ ابن کیر (م۲۷هه) آیت وَمَنُ یَّفَتُلُ مُوْمِنًا مُّتَعَمِّدًا (۲) کی تفسر میں قتل عمد کو گناهِ عظیم اور معصیت کبری قرار دیتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ کسی معصوم اور

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الفتن، باب قول النبي الهيهم: لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض، ٢: ٣٥٩٣، رقم: ٢٦٦٨ رقم: ٢٦٢٨ ( وم. ٢٢٩٩ رقم: ٢٦٩٩ ( ٢٠ ١٩٣ ) النساء، ٣: ٣٠٩٩

بے گناہ مسلمان کوقتل کرنا اتنا بڑا گناہ ہے کہ اللہ ﷺ نے اسے شرک جیسے ظلم عظیم کے ساتھ ملا کر بیان کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

وهذا تهديد شديد ووعيد أكيد لمن تعاطى هذا الذنب العظيم، الذى هو مقرون بالشرك بالله فى غير ما آية فى كتاب الله، حيث يقول سبحانه فى سورة الفرقان: ﴿وَالَّذِينَ لا يَدُعُونَ مَعَ اللهِ إِلْهَا آخَرَ وَلا يَقُتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالْحَقِّ وَلا يَزُنُونَ ﴾. (1) وقال تعالى: ﴿قُلُ تَعَالَوُا أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيُكُمُ أَلا يَشُرِكُوا بِهِ شَيئًا ﴾ إلى أن قال: ﴿وَلا تَقْتُلُوا النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إلا بِالْحَقِّ وَلا بِالْحَقِّ ذَلِكُمُ وَصَّاكُمُ بِهِ لَعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ ۞ (٢). (٣)

'اس (قتل عد جیسے) گناہ عظیم کا ارتکاب کرنے والوں کے لئے یہ شدید دھمکی اور مؤکد وعید ہے کہ قتل عمد کو اللہ تبارک و تعالیٰ کے ساتھ شرک جیسے گناہ کے ساتھ ملاکر بیان کیا گیا ہے۔اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے سورۂ فرقان میں ارشاد فرمایا ہے: ﴿اور یہ وہ لوگ ہیں جو اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کی پوجا نہیں کرتے اور نہ ہی کسی ایسی جان کوقتل کرتے ہیں جسے بغیر حق مارنا اللہ نے حرام فرمایا ہے اور نہ ہی بدکاری کرتے ہیں۔ ﴾ اور ارشاد فرمایا: ﴿فرما دیجے ! آؤ میں وہ چیزیں پڑھ کرسنا دوں جو تمہارے رب نے تم پرحرام کی ہیں (وہ) یہ کہ میں وہ چیزیں پڑھ کرسنا دوں جو تمہارے رب نے تم پرحرام کی ہیں (وہ) یہ کہ میں وہ چیزیں بڑھ کرسنا دول جو تمہارے رب نے تم پرحرام کی ہیں (وہ) یہ کہ اس کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہ گھراؤ ..... اور اس جان کوقتل نہ کرو جسے (قتل کرنا) اللہ نے حرام کیا ہے بجز حق (شری) کے۔ یہی وہ امور ہیں جن کا اس نے تمہیں تا کیدی حکم دیا ہے تا کہ تم عقل سے کام لو۔ ﴾۔'

<sup>(</sup>١) الفرقان، ٢٥: ١٨

<sup>(</sup>٢) الأنعام، ٢: ١٥١

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١: ٥٣٥

حضور نبی اکرم ﷺ نے خطبہ ججۃ الوداع کے موقع پر انسانی جان ومال کے تلف کرنے اور قتل و غارت گری کی خرابی و ممانعت سے آگاہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

إِنَّ دِمَاءَكُمُ وَأَمُوالَكُمُ وأَعُرَاضَكُمُ عَلَيْكُمُ حَرَامٌ، كَحُرُمَةِ يَوُمِكُمُ هَذَا، إِلَى يَوُمِ تَلْقَوُنَ رَبَّكُمُ. أَلا، هَذَا، فِي شَهُرِكُمُ هَذَا فِي بَلَدِكُمُ هَذَا، إِلَى يَوُمِ تَلْقَوُنَ رَبَّكُمُ. أَلا، هَلُ بَلَّغُتُ؟ قَالُوا: نَعَمُ. قَالَ: اَللَّهُمَّ اشْهَدُ، فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ، هَلُ بَلَّغُتُ وَالشَّاهِدُ الْغَائِبَ، فَوُبَ مُبَلَّغٍ أَوْعَى مِنُ سَامِعٍ، فَلاَ تَرُجِعُوا بَعُدِي كُفَّارًا يَضُرِبُ بَعُضُكُمُ رَقَّابَ بَعُض. (1)

" بے شک تمہارے خون اور تمہارے مال اور تمهاری عز تیں تم پر اِسی طرح حرام ہیں جیسے تمہارے اِس دن کی حرمت تمہارے اِس مہینے میں اور تمہارے اِس شہر میں (مقرر کی گئ) ہے اُس دن تک جب تم این رب سے ملو گ۔ سنو! کیا میں نے تم تک (این رب کا) پیغام پہنیا دیا؟ لوگ عرض گزار ہوئ: جی ہاں۔ آپ سائی نے فرمایا: اے اللہ! گواہ رہنا۔ اب چاہیے کہ (تم میں سے ہر) موجود شخص اِسے غایب تک پہنیا دے کیونکہ کتنے ہی لوگ ایسے میں کہ جن تک بات پہنیائی جائے تو وہ سننے والے سے زیادہ یادر کھتے ہیں (اور میں کہ جن تک بات پہنیائی جائے تو وہ سننے والے سے زیادہ یادر کھتے ہیں (اور سنو!) میرے بعدایک دوسرے کوئل کر کے کافر نہ ہو جانا۔"

<sup>(</sup>۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى، ٢: ٢٢٠، وقم: ١٢٥٠

٢- بخاري، كتاب العلم، باب قول النبي المي المي رب مبلغ أوعى من سامع، ١: ٣٤، رقم: ٢٧

س- مسلم، الصحيح، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، ٣: ١٣٠٥، ٢٠٣١، وقم: ١٢٠٩

ای متفق علیہ عدیث مبارکہ میں حضور نبی اکرم میں آئی نے صراحناً یہ فیصلہ صادر فرما دیا کہ جو لوگ آپس میں خون خرابہ کریں گے، فتنہ و فساد اور دہشت گردی کی وجہ سے ایک دوسرے پر اسلحہ اٹھا کیں گے اور مسلمانوں کا خون بہا کیں گے وہ مسلمان نہیں بلکہ کفر کے مرتکب ہیں۔ لہٰذا انہا پہندوں اور دہشت گردوں کے جبر و تشدد کو حضور میں آئی نے فکلا کو بیا کہ کو گؤا افرما کر کفر قرار دے دیا۔

حضرت ابوسعید خدری اور حضرت ابو ہر برہ دضی الله عنهما سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے مومن کے قاتل کی سزاجہنم بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

لَوُ أَنَّ أَهُلَ السَّمَاءِ وَأَهُلَ الْأَرُضِ اشُتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنٍ لَأَكَبَّهُمُ اللهُ فِي النَّارِ. (١)

''اگرتمام آسانوں و زمین والے کسی ایک مومن کے قل میں شریک ہو جائیں تب بھی یقیناً اللہ تعالیٰ ان سب کوجہنم میں جھونک دے گا۔''

### ۵۔خون خرابہ تمام جرائم سے بڑا جرم ہے

قل و غارت گری، خون خرابہ، فتنہ و فساد اور ناحق خون بہانا اِتنا بڑا جرم ہے کہ قیامت کے دن اللہ ﷺ ایسے مجرموں کو سب سے پہلے بے نقاب کرکے کیفرِ کردار تک پہنچائے گا۔

ا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم میں آئے نے خوزین کی شدت بیان کرتے ہوئے ارشاد فر مایا:

<sup>(</sup>۱) ۱- ترمذي، السنن، كتاب الديات، باب الحكم في الدماء، ٣: ١ ٥ ٢- ربيع، المسند، ١: ٢٩٢، رقم: ۷۵۷ ٣- ديلمي، مسند الفردوس، ٣: ٣١١، رقم: ٥٠٨٩

أَوَّلُ مَا يُقُضَى بَيُنَ النَّاسِ يَوُمَ الْقِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ. <sup>(١)</sup>

'' قیامت کے دن سب سے پہلے خون ریزی کا فیصلہ سنایا جائے گا۔''

۲۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم نے باہمی خون خرابہ اور لڑائی جھگڑے کے تباہ کن نتائج سے خبر دار کرتے ہوئے فرمایا کہ قبل وغارت گری اتنا بڑا جرم ہے کہ اگر کوئی فرد یا طبقہ اس میں ایک مرتبہ ملوث ہو جائے تو پھر اسے اس سے نکلنے کا راستہ نہیں ملے گا۔ امام بخاری کی روایت کردہ حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

إِنَّ مِنُ وَرَطَاتِ الْأُمُورِ الَّتِي لَا مَخُرَجَ لِمَنُ أَوْقَعَ نَفُسَهُ فِيُهَا سَفُكَ النَّمِ الْحَرَام بغَيُر حِلِّهِ. (٢)

"ہلاک کرنے والے وہ اُمور ہیں جن میں تھننے کے بعد نکلنے کی کوئی سبیل نہ ہو، اور اِن میں ایک بغیر کسی جواز کے حرمت والا خون بہانا بھی ہے۔"

سر حضرت ابو ہررہ ﷺ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے فتنہ و فساد

(۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الديات، باب ومن يقتل مؤمنا متعمدا، ۲: ۲۵۱۷، رقم: ۲۳۷۱

٦- مسلم، الصحيح، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات،
 باب المجازاة بالدماء في الآخرة وأنها أول ما يقضى فيه بين الناس يوم
 القيامة، ٣: ١٣٠٧، رقم: ١٢٤٨

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب تعظيم الدم، ٤: ٨٣، رقم: ٣٩٩٣

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ٣٣٢

(۲) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الديات، باب ومن قتل مؤمنا متعمدًا فجزاؤه جهنم، ٢٤١٤١، رقم: ٢٣٤٠

٢ ـ بيهقي، السنن الكبرى، ٨: ٢١، رقم: ١٥٦٣٥

کے ظہور،خون خرابہ اور کثرت سے قتل و غارت گری سے لوگوں کو خبر دار کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

يَتَقَارَبُ الزَّمَانُ وَيَنُقُصُ العِلمُ وَيُلُقَى الشُّتُّ وَتَظُهَرُ الْفِتَنُ وَيَكُثُرُ الْهَرُجُ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّمَا هُوَ؟ قَالَ: الْقَتُلُ، الْقَتُلُ. (١)

" زمانہ قریب ہوتا جائے گا، عمل گھٹتا جائے گا، بخل پیدا ہو جائے گا، فقنے ظاہر ہول گوں گزار ہوئے کہ یا ہوں گے اور ہرج کی کثرت ہو جائے گی۔ لوگ عرض گزار ہوئے کہ یا رسول اللہ! ہرج کیا ہے؟ فرمایا کہ قتل ، قتل (یعنی ہرج سے مراد ہے: کثرت سے قتلِ عام)۔''

جب ایک مرتبہ پُرامن اور بے گناہ شہر یول کوظلم وستم، جبرو تشدد اور وحشت و بربریت کا نشانا بنایا جائے اور معاشرے کی دیگر مذہبی و سیاسی شخصیات کی محض فکری و نظریاتی اختلاف کی بنا پر target killing کی جائے تو اس دہشت گردی کا منطقی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ سماح افراتفری، نفسانفسی ، بد امنی اور لڑائی جھگڑے کی آماج گاہ بن جاتا ہے۔ انہی تھمبیر اور خطرناک حالات کی طرف امام ابو داؤد سے مروی درج ذیل حدیث مبارکہ اشارہ کرتی ہے:

٣- عَنُ عَبُد اللهِ بُنِ عُمَرَ رضى الله عنهما قَالَ: كُنَّا قُعُودًا عِندَ رَسُولِ اللهِ سُهُمَيَّةُم فَذَكَرَ اللهِ بَنْ عَمْرَ رضى الله عنهما قَالَ: كُنَّا فَعُندَةَ الْأَحُلاسِ. فَقَالَ قَائِلٌ: فَذَكَرَ فِتُندَةَ الْأَحُلاسِ. فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ! وَمَا فِتُندَةُ الْأَحُلاسِ؟ قَالَ: هِيَ هَرَبٌ وَحَرُبٌ. (1)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، ۲: ۲۵۹۰، الرقم: ۲۲۵۲

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إذا تواجه
 المسلمان بسيفيهما، ٣: ٢٢١٥، الرقم: ١٥٧

<sup>(</sup>۲) أبوداود، السنن، كتاب الفتن والملاحم، باب ذكر الفتن، ۳: ۹۴، رقم: ۲۲۲۲

'' حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول الله سُلِيْلَاَم کی بارگاہ میں بیٹے ہوئے سے کہ آپ سُلِیَام نے فتوں کا ذکر فرمایا۔ پس کش سے ان کا ذکر کرتے ہوئے فتنہ احلاس کا ذکر فرمایا۔ کسی نے سوال کیا کہ یا رسول الله! فتنہ احلاس کیا ہے؟ آپ سُلِیَام نے فرمایا کہ وہ افرا تفری، فساد انگیزی اور قل و غار تگری ہے۔''

## ۲\_مسلمانوں کو (بم دھاکوں یا دیگر طریقوں سے) جلانے والے جہنمی ہیں

سورة البروج كى آيت نمبر دس (١٠) - إِنَّ الَّذِيْنَ فَتَنُوا الْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُومِيْنَ وَكُول نَحْ مَوْنِ مردول اورمون عورتول كواذيت دى چرتوبه (بھی) نه كی تو ان كے ليے عذاب جہنم ہے اور ان كے ليے (بالخصوص) آگ ميں جلنے كا عذاب ہے ٥) - كی تفيير ميں بعض مفسرين نے فتنے ميں مبتلا كرنے سے آگ ميں جلانا بھی مرادليا ہے۔ اس معنی كی رُوسے خود کش حملوں، بم دھاكوں اور بارود سے معصوم شہريوں كو خاكشر كر دينے والے فتنه پرور لوگ عذاب جہنم كے مشتی ہيں۔ مفسرين كے اقوال ملاحظ فرمائيں:

الله وقال ابن عباس ومقاتل: ﴿فَتَنُوا اللهُوْمِنِينَ ﴾ حرقوهم بالنار. (١)

"حضرت ابن عباس اور مقاتل نے فرمایا: فَتنُوا الْمُؤْمِنِيُنَ كا مطلب ہے: (ان فتنه برورول نے) انہیں (لیعنی مؤنین کو) آگ سے جلا ڈالا۔"

٢- وأخرج عبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ قال: حرقوا. (٢)

<sup>(</sup>۱) رازى، التفسير الكبير، ۳۱: ۱۱۱

<sup>(</sup>٢) سيوطي، الدر المنثور، ٨: ٢٢٣

''عبد بن حمید اور ابن منذر حضرت قاده سے روایت کرتے ہیں کہ ﴿إِنَّ الَّذِینَ فَتَنُوا الْمُوْمِنِیْنَ وَالْمُوْمِنِتِ ﴾ کا معنی آگ سے جلا کر ہلاک کر دینا ہے۔'' اسی معنی کو امام قرطبی اور ابوحفص الحنبلی نے بھی روایت کیا ہے۔ (۱)

مسلمان کے قل کو جائز سمجھنے اور انہیں جلانے والے نص قرآنی کے تحت نہ صرف دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتے ہیں بلکہ عذاب حریق کے مستحق بھی کھہرتے ہیں۔ حضرت عبد الله بن بسر سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم ملط آتھ نے مومنوں کو اذیت دینے والوں کو اپنی اُمت سے خارج کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

لَيُسَ مِنِّى ذُوُ حَسَدٍ وَلَا نَمِيْمَةٍ وَلَا كَهَانَةٍ وَلَا أَنَا مِنْهُ. ثُمَّ تَلا رَسُولُ اللهِ مِنْيَنَ وَالْمُؤُمِنِيْنَ وَالْمُؤُمِنِيْنَ وَالْمُؤُمِنِيْنِ بِغَيْرِ اللهِ مِنْيَنِيَّ وَالْمُؤُمِنِيْنِ وَالْمُؤُمِنِيْنِ بِغَيْرِ مَا كُتَسَبُوُا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهُتَانًا وَّاثُمًا مُّبِينًا ۞ (٢). (٣)

''حسد کرنے والا، چغلی کھانے والا اور کہانت والا مجھ سے نہیں (لیعنی میری امت سے نہیں) اور نہ ہی میں اس سے ہوں۔ پھر حضور نبی اکرم مٹھیتھ نے یہ آیت تلاوت فرمائی: ﴿اور جو لوگ مؤمن مردول اور مؤمن عورتوں کو اذبیت دیتے ہیں بغیر اس کے کہ انہوں نے کچھ (خطا) کی ہوتو بے شک انہوں نے بہتان اور کھلے گناہ کا بو جھ (اپنے سر) لے لیا ﴾۔'

امام فخر الدين رازي رقم طرازين:

<sup>(</sup>١) ١- قرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٩: ٢٩٥

٢- أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٢٠: ٢٥٣

<sup>(</sup>٢) الأحزاب، ٣٣: ٥٨

<sup>(</sup>۳) ۱- منذری، الترغیب والترهیب، ۳: ۳۲۳، رقم: ۲۷۵ م ۲- ابن عساکر، تاریخ دمشق الکبیر، ۲۱: ۳۳۳

أن كلا العذابين يحصلان في الآخرة، إلا أن عذاب جهنم وهو العذاب الحاصل بسبب كفرهم، وعذاب الحريق هو العذاب الزائد على عذاب الكفر بسبب أنهم أحرقوا المؤمنين. (١)

"بے شک دونوں عذاب (عذابِ جہنم اور عذاب حریق) آخرت میں واقع ہوں گے، مگر فرق میہ ہوگا، اور عذابِ جہنم ان کے کفر کے سبب ہوگا، اور عذابِ حریق عذابِ کھر یے سبب حریق عذابِ ہے جو انہیں مسلمانوں کو جلانے کے سبب ملے گا۔"

اسی مفہوم کو صاحبِ جلالین نے بھی رقم کیا ہے۔ وہ تحریر کرتے ہیں:

﴿إِنَّ الَّذِيْنَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِيُنَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ ﴾ بالإحراق ﴿ثُمَّ لَمُ يَتُوبُوا فَلَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيُقِ أَى فَلَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيُقِ أَى عَذَابِ إحراقهم المؤمنين في الآخرة. (٢)

''لیعنی وہ لوگ جنہوں نے مومن مرد و زن کو آگ میں جلا کر اذبت میں بہتلا کیا، پھر توبہ بھی نہ کی تو ان کے لئے ان کے کفر کی وجہ سے مونین کو جلانے کی یاداش میں عذاب حریق (جلائے جانے کا عذاب) ہوگا۔''

### ے۔مسلمان کوفتل کرنے والے کی کوئی عبادت قبول نہیں ہوگی

مسلمانوں کو قتل کرنے والے کی نفلی اور فرض عبادت بھی قبول نہیں ہوگی۔حضرت عبد اللہ بن صامت ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم سٹھی آئی نے فرمایا:

<sup>(</sup>۱) رازی، التفسير الكبير، ۳۱: ۱۱۱

<sup>(</sup>٢) تفسير الجلالين، ١: ١ • ٨

مَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا فَاعُتَبَطَ بِقَتُلِهِ لَمُ يَقُبَلِ اللهُ مِنْهُ صَرُفًا وَلا عَدُلًا. (١)

''جس شخص نے کسی مومن کوظلم سے (بے گناہ) قبل کیا تو اللہ تعالی اس کی کوئی نفلی اور فرض عبادت قبول نہیں فرمائے گا۔''

عبادت و ریاضت اور قتل و غارت گری کو ساتھ ساتھ چلانے والے اور انسانی حرمت و تقدس کو پامال کرکے اپنے اعمال وعبادات کو ذریعہ نجات سجھنے والے ایسے انتہا پندوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ نہ صرف ان کی عبادت رد کر دی جائے گی بلکہ ان کے لئے فَلَهُمْ عَذَابُ الْحَوِيُق (۲) (تو ان کے لیے عذابِ جہنم ہے اور ان کے لیے عذابِ جہنم ہے اور ان کے لیے عذابِ جہنم ہے اور ان کے لیے در ناک وعید بھی ہے۔

### ٨\_مسلمانوں كو تكليف دينے والے كے ليے عذابِ جہنم

مسلمانوں کو اذیت میں مبتلا کرنا اور انہیں جبر و تشدد اور وحشت و بربریت کا شکار کرنا سخت منع ہے۔ اللہ ﷺ نے ایسے لوگوں کو جہنم اور آگ کی درد ناک سزا دینے کا اعلان فرمایا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اِنَّ الَّذِيُنَ فَتَنُوا المُوَّمِنِيُنَ وَالمُوَّمِنَٰتِ ثُمَّ لَمُ يَتُوبُوُا فَلَهُمُ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيُقِ (<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) ۱- أبو داود، السنن، كتاب الفتن والملاحم، باب تعظيم قتل المؤمن، ۳: ۰۳، ۱، رقم: ۳۲۷۰

٢- طبراني، مسند الشاميين، ٢: ٢٢٢، رقم: ١٣١١

٣- منذري، الترغيب والترهيب، ٣: ٣٠٩، رقم: ٣١٩١

٣- عسقلاني، الدراية، ٢: ٢٥٩

۵- شوكاني، نيل الأوطار، ٧: ٩٤ ا

<sup>(</sup>٢) البروج، ٨٥: ١٠

<sup>(</sup>٣) البروج، ٨٥: • ا

'' بے شک جن لوگوں نے مومن مردوں اور مومن عورتوں کو اذیت دی پھر تو بہ ( بھی ) نہ کی تو ان کے لیے عذابِ جہنم ہے اور ان کے لیے (بالخصوص) آگ میں جلنے کا عذاب ہے 0''

''الله تعالیٰ ان لوگوں کو عذاب دے گا جو دنیا میں لوگوں کو اذبیت و تکلیف دیتے میں ۔''

جمله ائمَه تفسیر نے اس آیت کے تحت یہی موقف اختیار کیا ہے که مسلمانوں کوظلم وجر اور فتنہ و فساد کا نشانہ بنانے والوں کی سزاجہم اور آگ ہے۔ امام فخر الدین رازی مذکورہ آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

كل من فعل ذلك وهذا أولى لأن اللفظ عام والحكم عام، فالتخصيص ترك للظاهر من غير دليل. (٢)

''جو بھی مسلمانوں کو اذبیت ناک تکلیف میں مبتلا کرے (خواہ ایبا کرنے والا خود اصلاً مسلمان ہو یا غیر مسلم، اس کے لیے عذاب جہنم ہے) یہ معنی زیادہ مناسب ہے کیونکہ لفظ عام ہے اور اس کا حکم بھی عام ہے اور اگر خاص کیا جائے تو یہ بغیر دلیل کے عام حکم کو خاص کرنا ہوگا۔''

<sup>(</sup>۱) مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب الوعيد الشديد لمن عذب الناس بغير حق ،٣: ٢٠١٨ ، رقم: ٢٢١٣

<sup>(</sup>۲) رازی، التفسیر الکبیر، ۳۱: ۱۱۱

اس لحاظ سے حکم الآیت کا إطلاق زمانه قدیم کے اَصْحَابُ الْاُنحُدُوُد (۱) وغیرہ کی طرح کلمہ گو دہشت گردوں بر بھی کیساں ہوگا۔

(۱) البروج، ۸۵: ۳-۰ ا

اَصُحَابُ الْاُخُدُوْد ہے مُراد زمانہ قدیم کا ایک بادشاہ اور اس کے کارندے ہیں جنہوں نے اہلِ اِیمان کوصرف اِس لیے خنرقوں میں ڈال کرجلا دیا تھا کہ وہ ایک رب پر ایمان لے آئے تھے۔ (مسلم، الصحیح، کتاب الزهد، باب قصة أصحاب الأخدود، ۲۲۹، رقم: ۳۰۰۵)

فصل سوم

خود کشی فعل ِحرام ہے

### ا۔خودکشی کی ممانعت وحرمت

انسان کا اپنا جسم اور زندگی اس کی ذاتی ملکیت اور کسی نہیں بلکہ اللہ ﷺ کی عطا کردہ ہے اور اُس کی امانت ہے۔ زندگی الله تعالیٰ کی ایسی عظیم نعت ہے جو بقیہ تمام نعمتوں کے لئے اساس کی حیثیت رکھتی ہے۔اس لئے اسلام نے جسم و جال کے تحفظ کا حکم دیتے ہوئے تمام افرادِ معاشرہ کو اس امر کا یابند کیا ہے کہ وہ کسی بھی صورت میں خورکشی (suicide) کے مرتکب نہ ہوں۔ جب اسلام کسی انسان کوخود اپنی جان تلف کرنے کی اجازت نہیں ویتا بلکہ فَإِنَّ لِجَسَدِکَ عَلَیُکَ حَقًّا وَإِنَّ لِعَیْنِکَ عَلَیْکَ (تمهارے جسم کا بھی تم پرحق ہے اور تمہاری آئکھول کا تم پرحق ہے ) فرما کر اپنے جسم و جان اور تمام اعضاء کی حفاظت اور ان کے حقوق ادا کرنے کی تلقین کرتا ہے، تو کیسے ہوسکتا ہے کہ وہ خورکش حملول (suicide attacks) اور بم وهماکول (bomb blasts) کے ذریعے اپنی جان کے ساتھ دوسرے پرامن اور معصوم شہر یوں کی قیمتی جانیں تلف کرنے کی اجازت دے۔حضور نبی اکرم مٹھیکھ نے خودکشی جیسے بھیا مک اور حرام فعل کے مرتکب کو فیلی فار جَهَنَّمَ يَتَرَدَّى فِيهِ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا<sup>(٢)</sup> (وه دوزخ میں جائے گا، ہمیشہ اس میں گرتا رہے گا اور ہمیشہ ہمیشہ وہیں رہے گا) فرما کر دردناک عذاب کامستحق قرار دیا ہے۔ خودکشی کی ممانعت پر چنداحادیث ملاحظه فر ما کیں:

<sup>(</sup>۱) بخارى، الصحيح، كتاب الصوم، باب حق الجسم في الصوم، ٢: ١٨٤٨، رقم: ١٨٤٨

<sup>(</sup>۲) بخارى، الصحيح، كتاب الطب، باب شرب السم والدواء به وبما يخاف منه والخبيث، ۵: ۲۱۷۹، رقم: ۵۳۲۲

ا۔ عَنُ أَبِي هُرَيُرةَ ﷺ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ عَلَيْهِمْ قَالَ: مَنُ تَرَدَّى مِنُ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفُسَهُ فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ، يَتَرَدَّى فِيُهِ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيها أَبَدًا. وَمَنُ تَحَسَّى سُمَّا فَقَتَلَ نَفُسَهُ، فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيها أَبَدًا. وَمَنُ قَتَلَ نَفُسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيُدَةُ فِي يَدِهِ يَجَلَّدُهُ فِي يَارِ جَهَنَّمَ، خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيها أَبَدًا. (1)

'' حضرت ابو ہریرہ ﷺ نے فرمایا: جس شخص نے خود کو پہاڑ سے گرا کر ہلاک کیا تو وہ دوزخ میں جائے گا، ہمیشہ اس شخص نے خود کو پہاڑ سے گرا کر ہلاک کیا تو وہ دوزخ میں جائے گا، ہمیشہ اس میں گرتا رہے گا اور ہمیشہ ہمیشہ وہیں رہے گا۔ اور جس شخص نے زہر کھا کر اپنے آپ کو میں کھا تا ہوگا اور ہمیشہ ہمیشہ وہیں رہے گا۔ اور جس شخص نے اپنے آپ کو میں کھا تا ہوگا اور ہمیشہ ہمیشہ وہیں رہے گا۔ اور جس شخص نے اپنے آپ کو لوہ جھیار اس کے ہاتھ میں ہوگا جسے وہ دوزخ کی آگ میں ہمیشہ اپنے بیٹ میں مارتا رہے گا اور ہمیشہ ہمیشہ وہیں رہے گا۔''

٢ عَنُ أَبِي هُرَيْرَةَ ١ هُ ، عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ اللَّهِي يَطُعَنُ نَفُسَهُ إِنَّمَا يَطُعَنُهَا

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الطب، باب شرب السم والدواء به وبما يخاف منه والخبيث، ۵: ۲۱۷۹، رقم: ۵۳۳۲

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه وإن من قتل نفسه بشيء عذب به في النار، ١: ١٠٣، رقم:

٣- ترمذى، السنن، كتاب الطب، باب ما جاء فيمن قتل نفسه بسم أو غيره، ٣: ٣٨٩، رقم: ٣٠٣٨

٣- أبو داود، السنن، كتاب الطب، باب الأدوية المكروهة، ٣: ك، رقم: ٣٨٢٢

فِي النَّارِ، وَالَّذِي يَتَقَحَّمُ فِيُهَا يَتَقَحَّمُ فِي النَّارِ، وَالَّذِي يَخُنُقُ نَفُسَهُ يَخُنُقُهَا فِي النَّارِ. (١)

"دصرت ابوہریہ کے حضور نبی اکرم سی کہ آپ اور ہے ہیں کہ آپ کے قرمایا: جو شخص اپنی جان کو کئی چیز چبا کرختم کر لیتا ہے تو وہ دوزخ میں بھی (ہمیشہ) اسی طرح خود کوختم کرتا رہے گا، اس طرح جو شخص اپنی جان کو گڑھے وغیرہ میں بھینک کرختم کرتا ہے تو وہ دوزخ میں بھی ایسے ہی کرتا رہے گا، اور جو شخص اپنی جان کو بھانی کے ذریعے ختم کرتا ہے تو وہ دوزخ میں بھی ایسے ہی کرتا رہے گا، اور جو شخص اپنی جان کو بھانی کے ذریعے ختم کرتا ہے تو وہ دوزخ میں بھی ایسے ہی کرتا رہے گا، اور جو شخص اپنی جان کو بھانی کے ذریعے ختم کرتا ہے تو وہ دوزخ میں بھی ایسے ہی کرتا رہے گا۔"

س عَنُ ثَابِتِ بُنِ الضَّحَّاكِ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ الْأَبِيِّ الْمُثَلِّمُ قَالَ: وَمَنُ قَتَلَ نَفُسَهُ بِشَيَامٍ عَلَيْكِم عَذِبَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ. (٢)

(۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الجنائز، باب ما جاء في قاتل النفس، ١: ٩٥٩، رقم: ١٢٩٩

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٣٥، رقم: ٢ ١ ٢ ٩

٣- طبراني، مسند الشاميين، ٣: ٢٨٥، رقم: ١ ٣٣١

٣- بيهقي، شعب الإيمان، ٣: • ٣٥، رقم: ٣٣٢٢

 (۲) ا- بخاری، الصحیح، کتاب الأدب، باب من أكفر أخاه بغیر تأویل فهو كما قال، ۵: ۲۲۲۳، رقم: ۵۷۵۳

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه، ١: ٩٠ ١، رقم: ١١٠

٣- أبو داود، السنن، كتاب الأيمان والنذور، باب ما جاء في الحلف
 بالبراءة وبملة غير الإسلام، ٣: ٢٢٣، رقم: ٣٢٥٧

٣- نسائي، السنن، كتاب الأيمان والنذور، باب الحلف بملة سوى الإسلام، ك: ٥، ٢، رقم: ٣٧٧، ٣٧٧

۵- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٣٣، ٣٣، رقم: ١٩٣٣٨ - ١٩٣٨

'' حضرت ثابت بن ضحاک ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: جس شخص نے کسی بھی چیز کے ساتھ خودکشی کی تو وہ جہنم کی آگ میں (ہمیشہ) اسی چیز کے ساتھ عذاب دیا جاتا رہے گا۔''

اور اُس کا امیر انصار کے ایک آدمی کو مقرر فرمایا تھا۔ پس وہ امیر اُن پر کسی چیز سے ناراض اور اُس کا امیر انصار کے ایک آدمی کو مقرر فرمایا تھا۔ پس وہ امیر اُن پر کسی چیز سے ناراض ہوگیا اور اس نے کہا: کیا نبی اکرم میں ہیں ہمیر نے آپ لوگوں کو میری اطاعت کرنے کا حکم نہیں فرمایا؟ انہوں نے جواب دیا کہ کیوں نہیں، امیر نے کہا کہ میرا یہ ارادہ ہے کہ جب تم ایندھن اکٹھا کر لو، پھرتم خوب آگ بھڑ کا لوتو اُس کے اندر داخل ہو جانا۔ چنانچہ انہوں نے ایندھن اکٹھا کیا، پھر اُس میں آگ لگا دی، پھر جب اس میں داخل ہونے کا ارادہ کیا تو کھڑے ہوکر ایک دوسرے کا منہ دیکھنے گئے۔ اُن میں سے بعض نے کہا کہ آگ سے نچنے کے لئے تو ہم نے حضور نبی اگرم بھڑ آگ بھگی اور اُدھر امیر کا غصہ ٹھنڈا ہوگیا۔ بھر کی اور اُدھر امیر کا غصہ ٹھنڈا ہوگیا۔ بحب حضور نبی اگرم بھڑ آگ بھگی اور اُدھر امیر کا غصہ ٹھنڈا ہوگیا۔ جب حضور نبی اگرم میں تھے کہ اِدھر آگ بجھگی اور اُدھر امیر کا غصہ ٹھنڈا ہوگیا۔ جب حضور نبی اگرم میں اُک کرکیا گیا تو آپ میں اُن فرمایا:

لُوُ دَخَلُوهَا مَا خَرَجُوا مِنْهَا أَبَدًا، إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعُرُوفِ. (١) " " الرَّدوه اس كے اندر داخل ہو جاتے تو بھی اُس سے باہر نہ نگلتے كيونكه اطاعت

# ۲۔خودکشی کرنے والے پر جنت حرام ہے

تو صرف نیک باتوں میں ہے۔''

کم من نوجوانوں کی ذہن سازی (brain washing) کر کے اور انہیں

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، ٢: ٢٦٢٩، رقم: ٩٨٣٠

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء،٣٠:
 ١٨٣٠، رقم: ١٨٣٠

شہادت اور جنت کے سبز باغ دکھا کر خودکش حملوں کے لیے تیار کرنے والوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تعالی نے خودکشی کرنے والے کے لیے جہنم کی دائی سزا مقرر کی ہے۔ اللہ کھی نے ایسا کرنے والوں کے لیے حَرَّمْتُ عَلَیْهِ الْجَنَّةَ فرما کر ہمیشہ کے لیے جنت حرام فرما دی ہے۔ حدیث مبارکہ ملاحظہ فرما کیں:

عَنُ جُنُدُبِ بُنِ عَبُدِ اللهِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ قَمَا كَانَ قَبُلَكُمُ رَجُلٌ بِهِ جُرُحٌ، فَجَزِعَ فَأَخَذَ سِكِّينًا، فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَاً اللهُ عَلَيْه الدَّمُ حَتَّى مَاتَ. قَالَ اللهُ تَعَالَى: بَادَرَنِي عَبُدِي بِنَفُسِهِ حَرَّمُتُ عَلَيْه الْجَنَّةَ. (1)

اسی طرح صحیح بخاری<sup>(۲)</sup> کی ایک حدیث میں ذکر ہے کہ کسی غزوہ میں مسلمانوں

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ٣٢ ١، رقم: ٣٢ ٢١

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه وإن من قتل نفسه بشيء عذب به في النار، ١: ٤٠١، رقم:

٣- ابن حبان، الصحيح، ١٣: ٣٢٩، رقم: ٥٩٨٩

<sup>(</sup>۲) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، ۳: ۱۵۴۱، رقم: ۳۹۷۰

میں سے ایک شخص نے خوب بہادری سے جنگ کی، صحابہ کرام نے حضور نبی اکرم سٹھیں کے سامنے اس کی شجاعت اور ہمت کا تذکرہ کیا۔ آپ سٹھیں نے علم نبوت سے انہیں آگاہ فرما دیا کہ إِنَّهُ مِنُ أَهُلِ النَّادِ (وہ شخص دوزخی ہے)۔ صحابہ کرام شی یہ س کر بہت حیران ہوئے۔ بالآ خر جب اس شخص نے زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے خود کشی کرلی تو صحابہ کرام شی پر بید حقیقت واضح ہوئی کہ خود کشی کرنے والا جاہے کتنا ہی بڑا جری اور بہادر اور مجاہد فی سبیل اللہ کیوں نہ ہو وہ ہر گر جنتی نہیں ہوسکتا۔

#### خلاصه كلام

خضراً یہ کہ اسلام اپنی تعلیمات اور افکار و نظریات teachings and کے افکار و نظریات idealogy) کے لحاظ سے کلیتا اُمن وسلامتی، خیر و عافیت اور حفظ و اُمان کا دین ہے۔ اللہ اور اس کے رسول سے بیکر امن وسلامتی اور مومن صرف وہی شخص ہے جو نہ صرف تمام انسانیت کے لئے پیکر امن وسلامتی اور باعث خیر و عافیت ہو بلکہ وہ اُمن و آشتی، خل و برداشت، بقاء باہمی اور احترام آ دمیت جیسے اوصاف سے متصف بھی ہو۔ اسلام ایک ایسا دین ہے جو خود بھی سرایا سلامتی ہے اور دوسرول کو بھی اُمن و سلامتی، محبت و رواداری، اعتدال و توازن اور صبر و خل کی تعلیم دیتا ہے۔ اس کے برعکس اِ قامت و تعفیذ دین اور اِعلاء کممۃ اللہ کے نام پر انتہا پیندی، نفرت و تعصب، افتراق و انتشار، جبر و تشدد اور ظلم و عُد وان کا راستہ اختیار کرنے والے اور معصوم شہریوں کا خون بہانے والے لوگ چاہے ظاہراً اسلام کی کتنے ہی علم بردار کیوں نہ بنتے بھریں، ان کا دعویٰ اسلام ہرگز قابلِ جبول نہیں ہوسکتا۔

اسلام میں کسی انسانی جان کی قدر و قیت اور حرمت کا اندازہ یہاں سے لگایا جا

<sup>-----</sup> ٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه، ١: ٢ • ١، رقم: ١١٢

٣- ابن منده، الإيمان، ٢: ٣٢٣، رقم: ١٣٣

٣- عبد بن حميد، المسند، ١: ١٩٩، رقم: ٣٥٩

سکتا ہے کہ اِس نے بغیر کسی وجہ کے ایک فرد کے قتل کو بھی پوری انسانیت کے قتل کے مترادف قرار دیا ہے۔ قتل عدی سزا موت ہے۔ معصوم اور بے گناہ مسلمانوں کو قتل کرنے والوں کے لیے شدید اور دردناک عذاب کی وعید ہے۔ جب اسلام کسی ایک فرد کے قتل اور کسی ایک انسان کی جان کو تلف کرنے کی اجازت نہیں دیتا، تو کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ فودکش حملوں (bomb blasts)، بم دھاکوں (suicide attacks) اور target کو در سے ہزاروں شہر یوں کے جان ومال کو تلف کرنے کی اجازت دے۔ لہذا جولوگ نوجوانوں کو خون ریزی اور قتل عام (massacre) پر اُکساتے ہیں اور جو ان کے کہنے پر خودکش حملوں میں حصہ لیتے ہیں، دونوں نہ صرف اسلامی تعلیمات سے انجاف کے مرتکب ہوتے ہیں بلکہ دنیا و آخرت میں شدید عذاب اللی کے حقدار ہیں اور اسلام عیسے پُر امن اور معتدل و متوازن دین کی بدنامی کا باعث بھی بن رہے ہیں۔

### باب سوم

غیرمسلموں کے تل عام اور ایذا رسانی کی ممانعت

گزشته صفحات میں ہم نے آیات و احادیث کی روشی میں یہ جان لیا ہے کہ اِسلام دینِ اُمن ہے اور یہ معاشرے میں رہنے والے تمام افراد کو، خواہ ان کا تعلق کسی بھی فہہب اور رنگ ونسل سے ہو، جان و مال اور عزت و آ برو کے تحفظ کی ضانت عطا کرتا ہے۔ اس باب میں ہم یہ تحقق کریں گے کہ ایک اسلامی ریاست میں آباد غیر مسلم اقلیتوں کی عزت اور جان و مال کی حفاظت کرنا مسلمانوں پر بالعموم اور اسلامی ریاست پر بالخضوص فرض ہے۔

اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہریوں کو بھی وہی حقوق حاصل ہیں جو مسلمانوں کو حاصل ہیں جو مسلمانوں کو حاصل ہیں۔ اُن حقوق میں سے پہلاحق جو اسلامی حکومت اور اسلامی معاشرہ کی طرف سے انہیں حاصل ہے وہ حق حفاظت ہے، جو انہیں ہرفتم کے خارجی اور داخلی ظلم و زیادتی کے خلاف میسر ہوگا تا کہ وہ مکمل طور پر امن وسکون کی زندگی بسر کرسکیں۔

حضور نبی اکرم سی آلی نے خطبہ جہ الوداع کے موقع پر پوری نسل انسانی کو عزت، جان اور مال کا تحفظ فراہم کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

إِنَّ دِمَاءَكُمُ وَأَمُوالَكُمُ وَأَعُرَاضَكُمُ عَلَيُكُمُ حَرَامٌ، كَحُرُمَةِ يَوُمِكُمُ هَذَا، إِلَى يَوُمِ تَلُقَوُنَ رَبَّكُمُ. (١)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى، ۲: ۲۲۰، رقم: ۱۲۵۳

٢- مسلم، الصحيح، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، ٣: ١٣٠٥، ٢٠٣١، ومم: ١٢٤٩

"بے شک تنہارے خون اور تمہارے مال اور تمہاری عز تیں تم پر اِسی طرح حرام ہیں جیسے تمہارے اِس فرت کی حرمت تمہارے اِس مہینے میں اور تمہارے اِس شہر میں (مقرر کی گئ) ہے۔ یہاں تک کہتم اپنے رب سے ملو گے۔"

لہذا کسی بھی انسان کو ناحق قتل کرنا، اس کا مال لوٹنا اور اس کی عزت پر حملہ کرنا یا اس کی تذلیل کرنا دوسروں پر حرام ہے۔

### ا۔غیرمسلم شہریوں کے قتل کی ممانعت

اسلامی ریاست میں آباد غیر مسلم شہری کوفتل کرنا حرام ہے۔ کسی فرد کو بیر حق حاصل نہیں کہ وہ کسی غیر مسلم شہری کو ناحق قتل کرے۔ قرآن مجید میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

مَنُ قَتَلَ نَفُسًا ۚ بِغَيُرِ نَفُسٍ اَوُ فَسَادٍ فِي الْاَرُضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا. <sup>(1)</sup>

''جس نے کسی شخص کو بغیر قصاص کے یا زمین میں فساد (پھیلانے کی سزا) کے (بغیر، ناحق) قتل کر دیا تو گویا اس نے (معاشرے کے) تمام لوگوں کو قتل کر ڈالا۔''

اس آیہ کریمہ میں نَفُسًا کا لفظ عام ہے، لہذا اس کا اطلاق بھی عموم پر ہوگا۔ یعنی کسی ایک انسانی جان کا قتلِ ناحق - خواہ اس کا تعلق کسی بھی ندہب سے ہو، کوئی بھی زبان بواتا ہو اور دنیا کے کسی بھی ملک یا علاقے کا رہنے والا ہو - قطعاً حرام ہے اور اس کا گناہ اتنا ہی ہے جیسے پوری انسانیت کوقتل کرنے کا ہے۔ لہذا مسلم ریاست میں آباد غیر مسلم شہر یوں کا قتل بھی اس زمرے میں آئے گا۔ اس کی تصریح آگے آئے والی احادیث سے بھی ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>١) المائدة، ١٥: ٣٢

### غیر مسلم شہری کے قاتل پر جنت حرام ہے

ا۔ حضرت ابو بکرہ ﷺ بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مٹھیکھ نے ارشاد فرمایا:

مَنُ قَتَلَ مُعَاهِدًا فِي غَيْرٍ كُنُهِهِ، حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ. (ا)

'' جومسلمان کسی غیرمسلم شہری (معاہد) (۲) کو ناحق قتل کرے گا اللہ تعالیٰ اُس پر جنت حرام فرما دے گا۔''

(۱) ۱- نسائي، السنن، كتاب القسامة، باب تعظيم قتل المعاهد، ۸: ۲۳ رقم: ۲۳۷، رقم: ۲۳۷

٢- أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، باب في الوفاء للمعاهد وحرمة ذمته، ٣: ٨٣، رقم: ٢٧٦٠

۳- أحمد بن حنبل، المسند، ۵: ۳۱، ۳۸، رقم: ۳۹۳۰۲، ۹ ۲۰۴۱ ۲- دارمي، السنن، ۲: ۴۰۸، رقم: ۲۵۰۴

۵- حاکم، المستدرك على الصحيحين، ۲: ۱۵۳، رقم: ۲۲۳۱ امام حاکم نے فرمایا: یه حدیث صحیح الاسناد ہے۔

(۲) حدیث میں معاہد کا لفظ استعال کیا گیا جس سے مراد ایسے غیر مسلم شہری ہیں جو معاہدے کے تحت اِسلامی ریاست کے باتی ہوں، یا ایسے گروہ اور قوم کے افراد ہیں جنہوں نے اسلامی ریاست کے ساتھ معاہدہ امن کیا ہو۔ اس طرح جدید دور میں کسی بھی مسلم ریاست کے شہری - جو اُس ریاست کے قانون کی پابندی کرتے ہوں اور آئین کو مانتے ہوں - مُعاہد کے زمرے میں آئیں گے۔ جیسے پاکستان کی غیر مسلم اقلیتیں جو آئین پاکستان کی خیر مسلم اقلیتیں جو آئین پاکستان کی حصلہ انٹریت کی طرح تسلیم کرتے ہیں بیاکستان کے ہیں۔ پاکستان کی مسلم اکثریت کی طرح تسلیم کرتے ہیں بیسب معاہد ہیں۔ پاکستان میں موجود دیگر غیر مسلم اقلیتیں تو مسلمان شہریوں کی طرح تشیم ہنداور تیں۔ اس لیے جدید قیام پاکستان کے وقت سے ہی اس مملکت کے شہری سے اور ہیں۔ اس لیے جدید تناظر میں معاہد کا ترجمہ ہم نے غیر مسلم شہری کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو: فیض القدیر تناظر میں معاہد کا ترجمہ ہم نے غیر مسلم شہری کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو: فیض القدیر للمناوی، ۲: ۱۵۳)

٢- حضرت عبد الله بن عمر و رضى الله عنهما سے روایت ہے كه حضور نبى اكرم ملين الله عنهما نے فرمایا:

مَنُ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمُ يَرِحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيُحَهَا تُوجُدُ مِنُ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا. (١)

''جس نے کسی غیر مسلم شہری (معاہد) کو قتل کیا تو وہ جنت کی خوشبو بھی نہیں سونگھے گا حالانکہ جنت کی خوشبو چالیس برس کی مسافت تک محسوس ہوتی ہے۔''

گویا کسی غیر مسلم کا ناحق قتل کرنے والا جنت کے قریب بھی نہیں جا سکے گا بلکہ اسے جنت سے حیالیس برس کی مسافت سے بھی دور رکھا جائے گا۔

علامہ انور شاہ کاشمیری فیض البادی میں اس حدیث کی شرح بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

قَوُلُهُ لِلْهَا الْمُخَاطَبُ قَتَل مُعَاهَدًا لَمُ يَرِحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ" وَمُخُّ الْحَدِيثِ: إِنَّكَ أَيُّهَا الْمُخَاطَبُ قَدُ عَلِمُتَ مَا فِي قَتُلِ الْمُسُلِمِ مِنَ الْحَدِيثِ: إِنَّكَ أَيُّهَا الْمُخَاطَبُ قَدُ عَلِمُتَ مَا فِي قَتُلِ الْمُسُلِمِ مِنَ الْإِثْمِ، فَإِنَّ شَنَاعَتَهُ بَلَغَتُ مَبُلَغَ الْكُفُرِ، حَيثُ أَوْجَبَ التَّخُلِيدَ. أَمَّا قَتُلُ مُعَاهَدٍ، فَأَيْضًا لَيُسَ بِهَيّنٍ، فَإِنَّ قَاتِلَهِ أَيْضًا لَا يَجِدُ رَائِحَةَ الْخَنَّةِ. (٢)

<sup>(</sup>۱) ۱ـ بخاري، الصحيح، كتاب الجزية، باب إثم من قتل معاهدا بغير جرم، ۳: ۱۱۵۵، رقم: ۲۹۹۵

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الديات، باب من قتل معاهدا، ٢: ٩٩، رقم: ٢٩٨١

٣- بزار، المسند، ٢: ٣٦٨، رقم: ٢٣٨٣

<sup>(</sup>۲) انور شاه کشمیری، فیض الباری علی صحیح البخاری، ۲: ۲۸۸

"آپ طاقیم کا فرمان ہے: "جس نے کسی غیر مسلم شہری کوقل کیا وہ جنت کی خوشبو بھی نہیں سو تکھے گا۔" اے مخاطب! حدیث کا لب لباب مختے قتلِ مسلم کے گناہ کی سلینی بتا رہا ہے کہ اس کی قباحت کفر تک پہنچا دیت ہے جوجہم میں خلود کا باعث بنتا ہے، جبکہ غیر مسلم شہری کوقتل کرنا بھی کوئی معمولی گناہ نہیں ہے۔ اس کا قاتل بھی جنت کی خوشبو تک نہیں پائے گا (جس کا مطلب یہ کہ وہ جہنم میں ڈالا جائے گا)۔"

### ۲۔ غیرمسلم سفارت کاروں کے قتل کی ممانعت

اسلام قومی اور بین الاقوامی معاملات میں امن و رواداری کا درس دیتا ہے۔ قرآن و حدیث کی تعلیمات کے مطابق برترین وشمن قوم کا سفارت کاربھی اگر سفارت کاری کے لیے آئے تو اس کا قتل حرام ہے۔حضور نبی اکرم مشینی کے پاس کئی مواقع پر غیر مسلموں کے نمائندے آئے، لیکن آپ مشینی نے ان سے ہمیشہ خود بھی حسن سلوک فرمایا اور صحابہ کرام کی کو بھی یہی تعلیم دی۔ حتیٰ کہ نبوت کے جھوٹے دعوے دار مسیلمہ کذاب کے نمائندے آئے جنہوں نے صریحاً اعتراف اِرتداد کیا تھا لیکن آپ مشینی ان کے سفارت کار ہونے کے باعث ان سے حسن سلوک سے پیش آئے۔

#### حضرت عبدالله بن مسعود رائله فرماتے ہیں:

إِنِّي كُنْتُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ سُلِيَا جَالِساً إِذْ دَخَلَ هَذَا (عَبُدُ اللهِ بُنُ نُواحَة) وَرَجُلٌ وَافِدَيْنِ مِنْ عِنْدِ مُسَيْلَمَة. فَقَالَ لَهُمَا رَسُولُ اللهِ سُلِّيَةٍ : فَقَالَ لَهُمَا رَسُولُ اللهِ طُلِّيَةٍ : نَشُهَدُ أَنَّ مُسَيْلَمَةَ سُلُمَةً رَسُولُ اللهِ فَقَالاً لَهُ: نَشُهَدُ أَنَّ مُسَيْلَمَةَ رَسُولُ اللهِ فَقَالاً لَهُ: نَشُهَدُ أَنَّ مُسَيْلَمَةً رَسُولُ اللهِ وَرُسُلِهِ، لَوُ كُنْتُ قَاتِلاً وَافِداً لَقَتَالتُكُمَا. (ا)

<sup>(</sup>١) ١- دارمي، السنن، ٢: ٤٠٣، رقم: ٣٠٤٣

"میں حضور نبی اکرم سٹی آئے کے پاس بیٹا ہوا تھا جب یہ شخص (عبد اللہ بن نواحہ) اور ایک اور آ دمی مسلمہ (کذاب) کی طرف سے سفارت کار بن کر آئے تو انہیں حضور نبی اکرم سٹی آئے نے فرمایا: کیا تم دونوں اس بات کی گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں؟ انہوں نے (اپنے کفر و ارتداد پر اصرار کرتے ہوئے) کہا: ہم گواہی دیتے ہیں کہ مسلمہ (معاذ اللہ) اللہ کا رسول ہوئے اصرار کرتے ہوئے) کہا: ہم گواہی دیتے ہیں کہ مسلمہ (معاذ اللہ) اللہ کا رسول ہوئے ارشاد) فرمایا: میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں پر ایمان رکھتا ہوں۔ اگر موئے ارشاد) فرمایا: میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں پر ایمان رکھتا ہوں۔ اگر میں سفارت کاروں کو قتل کر دیتا (مگر میں دی)۔"

غور بیجئے کہ بارگاہِ رسالت مآب سلی مسلمہ کذاب کے پیروکاروں کے اعلانیہ کفر وارتداد کے باوجود خل سے کام لیا گیا، کسی فتم کی سزانہیں دی گئی، نہ ہی انہیں قید کیا گیا اور نہ ہی انہیں قتل کرنے کا حکم فرمایا گیا۔ صرف اس لیے کہ وہ سفارت کار (diplomats) تھے۔مصنف عبد الرزاق اور مسند بزار میں دَسُولاً اور دُسُلاً کے الفاظ بین یعنی اکیلا سفارت کار ہویا سفارتی عملہ ہو، ہر دوصورتوں میں ان کاقتل جائز نہیں ہے۔

حضور نبی اکرم مٹھیکٹم کے مندرجہ بالا ارشاد اور آپ کے عمل مبارک سے میدامر پایئہ شوت کو پہنچ گیا کہ غیر ملکی نمائندوں اور سفارت کاروں کی جان کی حفاظت کرنا سنتِ نبوی مٹھیکٹم ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ نے فرمایا:

فَجَرَتُ سُنَّةٌ أَنُ لَا يُقُتَلَ الرَّسُولُ. (١)

<sup>····</sup> ٢- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ٣٠٠، رقم: ٣٨٣٧

٣- نسائى، السنن الكبرى، ٥: ٥ • ٢، رقم: ٨٧٤٨

٣- أبو يعلى، المسند، ٩: ١٣، رقم: ٩ ٩ ٥٠

٥- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٣: ٥٣، رقم: ٣٣٧٨

<sup>(</sup>١) أحمد بن حنبل، المسند، ١: ٠ ٩٩، رقم: ٨ ٢٥٠

#### "(اِس عمل سے) سنت جاری ہوگئ کہ سفارت کار کوقل نہ کیا جائے۔"

گویا حضور نبی اکرم سی آئی کے اس جملے نے سفارت کاروں کے احترام کا بین الاقوامی قانون وضع فرما دیا۔ اس حکم سے یہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ وہ تمام عملہ جو کسی embassy میں سفارت کاری پر تعینات ہو اِسی حسن سلوک کا حق دار ہے۔ اور اس کا قتل بھی از روئے حدیث حرام ہے۔ گزشتہ کئی سالوں سے پاکستان کے شورش زدہ علاقوں میں غیر ملکی سفارت کاروں اور انجیئر زکے اغوا اور قتل کے متعدد واقعات رُونما ہو چکے ہیں جن کی ذمہ داری دہشت گرد قبول کرتے رہے ہیں۔ کتنے افسوس کی بات ہے کہ اسلام کے نام پر دہشت گردی کرنے والے حضور نبی اکرم سی آئی کی ان تعلیمات سے صریحاً انحراف برسے کے باوجود خود کو ''مجاہدین اسلام'' سمجھتے ہیں۔

## س۔ غیرمسلم مذہبی رہنماؤں کے قتل کی ممانعت

جس طرح غیر مسلم سفارت کاروں کے قتل کوحرام قرار دیا گیا ہے اسی طرح غیر مسلموں کے مذہبی رہنماؤں کے قتل کی بھی ممانعت کی گئی ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی الله عنهما سے مروی ہے:

كَانَ رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ا

''حضور نبی اکرم مینی هم جب اپنالشکروں کو روانه کرتے تو حکم فرماتے: غداری نه کرنا، دھوکا نه دینا،نعشوں کی بے حرمتی نه کرنا اور بچوں اور پادریوں کوقل نه کرنا۔''

<sup>(</sup>۱) ۱- أحمد بن حنبل، المسند، ۱: ۳۳۰، رقم: ۲۷۲۸ ۲- ابن أبي شيبة، المصنف، ۲: ۴۸۴، رقم: ۳۳۱۳۲

۳- أبو يعلى، المسند، ۴: ۲۲۴، رقم: ۲۵۴۹

٣- اين رشد، بداية المجتهد، ١: ٢٨١

مندرجہ بالا حدیث مبارکہ سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے کہ کسی بھی قوم کے مذہبی رہنماؤں کا قتل عام حالات کے علاوہ دورانِ جنگ بھی جائز نہیں ہے۔

## ہے۔مسلم اور غیرمسلم کا قصاص اور دیت برابر ہے

اسلام نے کسی بھی شخص (مسلم یا غیر مسلم) کو ناحق قتل کرنے والے قاتل پر قصاص لازم کیا ہے۔ جبکہ قتل خطاء لیعنی غلطی سے قتل ہو جانے کی صورت میں دیت (monetary compensation) کی ادائیگی کو واجب قرار دیا ہے۔

ا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَيوةٌ يُّاولِي الْاَلْبَابِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥<sup>(١)</sup>

''اورتمہارے لیے قصاص (یعنی خون کا بدلہ لینے) میں ہی زندگی ( کی ضانت) ہے اے عقلندلوگو! تا کہتم (خونریزی اور بربادی سے) بچوں''

۲۔ قتل خطاء کے بارے میں ارشاد ربانی ہے:

مَنُ قَتَلَ مُؤُمِنًا خَطَأً فَتَحُرِيُرُ رَقَبَةٍ مُّؤُمِنَةٍ وَّدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ اِلَّى اَهُلِـهِ اِلَّا اَنُ يَّصَّدَّقُوُا.<sup>(٢)</sup>

"جس نے کسی مسلمان کو نادانستہ قتل کر دیا تو (اس پر) ایک مسلمان غلام یا باندی کا آزاد کرنا اور خون بہا (کا ادا کرنا) جو مقتول کے گھر والوں کے سپرد کیا جائے (لازم ہے) گریہ کہ وہ معاف کر دیں۔"

پہلی آیت مبارکہ میں تھم قصاص لینی قاتل کو جرم قتل کی سزا میں قتل کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ اس پر پوری امت کا اجماع ہے کہ قاتل (ناحق قتل کرنے والے) کو قصاص

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ٩٤١

<sup>(</sup>٢) النساء، ١٣: ٩٢

میں قتل کیا جائے سوائے اس کے کہ مقتول کے ورثا قاتل کو معاف کر دیں۔

دوسری آیت میں دیت کا ذکر ہے۔ اگر قبلِ خطا ہو جائے لیعنی غیر ارادی طور پر غلطی سے کوئی شخص کسی کو قبل کر دے تو قاتل پر دیت (خون بہا؛ monetary) لازم ہوگی۔

#### ا۔ حضرت عبد الرحمٰن بن بیلمانی ﷺ بیان کرتے ہیں:

أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْمُسُلِمِينَ قَتَلَ رَجُلًا مِنُ أَهُلِ الْكِتَابِ، فَرُفِعَ إِلَى النَّبِيِّ النَّهِ مِنَ أَهُلِ الْكِتَابِ، فَرُفِعَ إِلَى النَّهِ مِنْ أَهُلَ اللهِ مِنْ أَنَا أَحَقُ مَنُ وَفَى بِذِمَّتِهِ، ثُمَّ أَمَر بِهِ فَقُتِلَ. (1)

''ایک مسلمان نے اہل کتاب میں سے ایک آدمی کوفتل کر دیا، وہ مقدمہ حضور نی اکرم مٹھی آئی ہوا تو آپ مٹھی آئی نے فرمایا: میں غیر مسلم شہریوں کے حقوق ادا کرنے کا سب سے زیادہ ذمہ دار ہوں۔ چنانچہ آپ مٹھی کے ابطور قصاص مسلمان قاتل کوفتل کیے جانے کا) تھم دیا اور اُسے قتل کر دیا گیا۔''

1 حضور نبی اکرم طاقیم نے قصاص اور دیت کی یوں وضاحت فرمائی:

مَنُ أُصِيبَ بِقَتُلٍ أَوُ خَبُلٍ، فَإِنَّهُ يَخْتَارُ إِحُدَى ثَلَاثٍ: إِمَّا أَنُ يَقُتَصَّ، وَإِمَّا أَنُ يَقُتَصَّ، وَإِمَّا أَنُ يَأْخُذَ الدِّيَةَ. فَإِنُ أَرَادَ الرَّابِعَةَ فَخُذُوا عَلَى

<sup>(</sup>۱) ا-شافعي، المسند: ۳۴۳

٢- أبو نعيم، مسند أبي حنيفة: ٢٠٠١

٣- شيباني، المبسوط، ٣٠ ٨٨٨

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ٣٠، رقم: ٢ ٩ ٢ ٥ ١

يَدَيُهِ ﴿فَمَنِ اعْتَدَى بَعُدَ ذَٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيُمٌ ﴾. (١)

"جس کا کوئی عزیز قتل کر دیا جائے یا اس کا کوئی عضوکا ندیا جائے تو اسے تین میں سے ایک چیز کا اختیار ہے: چاہے قصاص لے، چاہے معاف کر دے اور چاہے تو دیت وصول کر لے۔ اگر وہ کسی چوتھی چیز کا ارادہ کرے تو اس کے ہاتھ کیڑلو ﴿اور جو اس کے بعد بھی زیادتی کرے تو اس کے لئے دردناک عذاب ہے ۔''

ان احادیث مبارکہ کے عمومی بیان سے معلوم ہوا کہ اسلام نے مسلمانوں کی طرح غیر مسلموں کو بھی قصاص اور دیت میں مسلمانوں کے برابر حیثیت دی ہے۔

ایک روایت کے مطابق حضرت علی ﷺ نے فرمایا:

إِذَا قَتَلَ المُسُلِمُ النَّصُرَانِيَّ قُتِلَ بِهِ. (٢)

''اگر کسی مسلمان نے عیسائی کوتل کیا تو وہ مسلمان قصاصاً قتل کیا جائے گا۔''

حضور نبی اکرم مٹی آئی نے غیر مسلموں کو دیت (monetary compensation) میں مساوی حقوق دیتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے:

دِيَةُ الْيَهُوُدِيِّ وَالنَّصُرَانِيِّ وَكُلِّ ذِمِّيٍّ مِثْلُ دِيَةِ الْمُسُلِمِ. <sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) ١- أبو داود، السنن، كتاب الدية، باب الإمام يأمر بالعفو في الدمِ، ٣: ١٢٩، رقم: ٣٩٧

٢ عبد الرزاق، المصنف، ١٠ : ٨٧، رقم: ١٨٣٥٢

<sup>(</sup>٢) ١- شيباني، الحجة، ٣: ٣٣٩

٢- شافعي، الأم، ٤: ٣٢٠

<sup>(</sup>٣) ا ـ عبد الرزاق، المصنف، • ١: ٩٨ ـ ٩٨

٢- ابن رشد، بداية المجتهد، ٢: • ٣١

''یہودی،عیسائی اور ہر غیرمسلم شہری کی دیت مسلمان کی دیت کے برابر ہے۔''

امام اعظم ابوحنیفہ ﷺ کا قول ہے:

دِيَةُ الْيَهُوُدِيِّ وَالنَّصُرَانِيِّ وَالْمَجُوسِيِّ مِثُلُ دِيَةِ الْحُرِّ الْمُسلِمِ. (1)
''(پُرامن) يهودى، عيسائى اور مجوى كى ديت آزاد مسلمان كى ديت ك

امام ابن شہاب زہریؓ فرماتے ہیں:

إِنَّ دِيَةَ الْمُعَاهَدِ فِي عَهُدِ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثَمَانَ ﴿ مِثُلُ دِيَةِ الْحُرِّ الْمُسُلِمِ. (٢)

'' بے شک سیدنا ابو بکر، عمر اور عثمان ﷺ کے اُدوار میں غیر مسلم شہری کی دیت آزاد مسلمان کی دیت کے برابر تھی۔''

احناف کا موقف یہ ہے کہ مسلمان کو غیر مسلم شہری کے قبل کے بدلہ میں قبل کیا جائے گا اور یہ کتاب وسنت کی اُن نصوص کے عموم کی وجہ سے ہے جو قصاص کو واجب کرتی ہیں اور دونوں (مسلمان اور غیر مسلم شہری) کے خون کی دائمی عصمت میں برابر ہونے کی وجہ سے اور اس موقف پر امام نخعی، ابن ابی لیلی، شعبی اور عثمان البتی نے بھی احناف کی موافقت اختیار کی ہے۔

يہال حضور نبي اكرم ولي الميل ك ورج ذيل فرمان اقدس سے ايك إشكال وارد مو

#### سکتا ہے:

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن أبي شيبة، المصنف، ۵: ۵۰، وقم: ۲۷۳۲۸ ۲- عبد الرزاق، المصنف، ۱۰: ۹۵،۹۵، ۹۹

 <sup>(</sup>۲) ا- شیبانی، الحجة، ۲: ۳۵۱
 ۲- شافعی، الأم، ۵: ۳۲۱

### وَلَا يُقُتَلُ مُسلِمٌ بِكَافِرٍ. (١)

"اور غیرمسلم کے بدلے مسلمان کو قتل نہیں کیا جائے گا۔"

سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کا مطلب کیا ہوا؟ ائمہ کرام نے اِس کی وضاحت یوں کی ہے کہ یہاں غیرمسلم سے مراد پُر امن شہری نہیں بلکہ صرف حربی (جنگو) غیرمسلم مراد ہے جو میدانِ جنگ میں لڑتے ہوئے مارا جاتا ہے، اس پرکوئی قصاص نہیں ہوگا۔ یہ قانون دنیا کے تمام ممالک کے قوانینِ جنگ میں کیسال ہے، اس مسئلہ میں کوئی اختلاف نہیں۔

امام بصاص بیان کرتے ہیں: اس حدیث مبارکہ میں غیر مسلم سے مراد صرف حربی غیر مسلم ہے مراد صرف کربی غیر مسلم ہے، اسلامی ریاست کا پُرامن غیر مسلم مراد نہیں ہے۔ یہ طبق متفقہ ہے۔ (۲)

# ۵۔ ایک غیرمسلم کے ظلم کا بدلہ دوسروں سے لینے کی ممانعت

قرآن و حدیث کے مطابق ہر شخص اپنے اعمال کا خود ذمہ دار ہے۔ جس نے ظلم کیا حسبِ دستور بدلہ اور سزا کا وہی مستحق ہے، اس کے بدلے میں کوئی دوسرانہیں۔ اس کے جرم کی سزا اس کے اہل و عیال، دوستوں یا اس کی قوم کے دیگر افراد کونہیں دی جا سکتی۔ ارشادِ ربانی ہے:

وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفُسِ اِلَّا عَلَيُهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ اُخُراٰی ۚ ثُمَّ اللهِ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ اُخُراٰی ۚ ثُمَّ اِللهِ رَبِّكُمُ مَّرُجِعُكُمُ فَيُنَبِّئُكُمُ بِمَا كُنتُمُ فِيُهِ تَخْتَلِفُونَ۞ (٣)

<sup>(</sup>۱) بخارى، الصحيح، كتاب العلم، باب كتابة العلم، ١: ٥٣، رقم: ١١١

<sup>(</sup>٢) جصاص، أحكام القرآن، باب قتل المسلم الكافر: ١٣٠-١٣٣

<sup>(</sup>٣) الأنعام، ٢: ١٢٣ ا

''اور ہر شخص جو بھی (گناہ) کرتا ہے (اس کا وبال) اسی پر ہوتا ہے اور کوئی بوجھ اٹھانے والا دوسرے کا بوجھ نہیں اٹھائے گا۔ پھر تمہیں اپنے رب ہی کی طرف لوٹنا ہے پھر وہ تمہیں ان (باتوں کی حقیقت) سے آگاہ فرما دے گا جن میں تم اختلاف کیا کرتے تھے 0''

اسلام اس امرکی اجازت نہیں دیتا کہ وہ پر امن شہریوں کو دوسرے ظالم افراد کے ظلم کے عوض سزا دے۔حضور نبی اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

َلا يُؤْخَذُ مِنُهُمُ رَجُلٌ بِظُلُمٍ آخَرَ. (١)

''کسی امن پیند غیرمسلم شہری کو دوسرے غیرمسلم افراد کے ظلم کے عوض کوئی سزا نہیں دی جائے گی۔''

لہذا ایسے دہشت گرد افراد جو انقاماً دوسری مخالف قوم کے بے گناہ افراد کوقتل کریں، ان کا مال لوٹیس اور ان کی املاک تباہ کریں، وہ صریحاً قرآنی آیات اور ارشاداتِ نبوی مٹھیلیم کی مخالفت کرنے والے ہیں۔

### ۲۔ غیرمسلم شہریوں کا مال لوٹنے کی ممانعت

اسلام نے دوسروں کا مال لوٹنا بھی حرام قرار دیا ہے، ارشاد باری تعالی ہے: وَلَا تَاكُلُوْ آ اَمُوَالَكُمُ بَيُنَكُمُ بِالْبَاطِلِ وَتُدُلُو ا بِهَآ اِلَى الْحُكَّامِ لِتَاكُلُو اُ فَرِيْقًا مِّنُ اَمُوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَاَنْتُمُ تَعُلَمُونَ (٢)

"اورتم ایک دوسرے کے مال آپس میں ناحق نہ کھایا کرو اور نہ مال کو (بطور

<sup>(</sup>١) ١- أبو يوسف، الخراج: ٥٨

۲ - بلاذرى، فتوح البلدان: • ٩

<sup>(</sup>٢) البقره، ١٨٨:٢

رشوت) حاکموں تک پہنچایا کرو کہ یوں لوگوں کے مال کا پچھ حصہ تم (بھی) ناجائز طریقے سے کھا سکو حالاں کہ تمہارے علم میں ہو (کہ یہ گناہ ہے) 0" حضور نبی اکرم سُہُناہِ نے بھی دوسروں کے مال کو لوٹنا حرام قرار دیا ہے۔ اِنَّ دِمَاءَکُمْ وَأَمُو اَلْکُمْ عَلَیْکُمْ حَرَامٌ. (۱)

"بے شک تہہارے خون اور تہہارے مال تم پر حرام ہیں۔"

غیر مسلم شہریوں کی جانوں کی طرح ان کے اموال کی حفاطت بھی اسلامی ریاست پرلازم ہے۔ ہر دور میں جمیع مسلمانوں کا اس پر اجماع رہا ہے۔

امام ابو عبید قاسم بن سلام، ابن زنجویه، ابن سعد اور امام ابو یوسف نے نجران کے عیسائیوں کے ساتھ حضور نبی اکرم میں گئیتم کے معاہدے کی بیش نقل کی ہے:

ولنجران وحاشيتها جوار الله وذمة محمد رسول الله التَّيْنَةَ، على أُموالهم وأنفسهم وأرضهم وملتهم، وغائبهم وشاهدهم، وعشيرتهم وبيعهم، وكل ما تحت أيديهم من قليل أو كثير. (٢)

"الله اور الله ك رسول محمد من المينظم المل نجران اور ان ك حليفول ك ليه ان ك مالول، ان كى جانول، ان كى زمينول، ان كى دين، ان كى غير موجود وموجود

<sup>(</sup>۱) بخاري، الصحيح، كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى، ۲: ۲۲۰، رقم: ۱۲۵۳

<sup>(</sup>٢) ١- أبو يوسف، كتاب الخراج: ٧٨

٢- أبو عبيد قاسم، كتاب الأموال: ٢٣٨، ٢٣٥، رقم: ٥٠٣

٣- ابن سعد، الطبقات الكبرى، ١: ٢٨٨، ٣٥٨

٣- ابن زنجويه، كتاب الأموال: ٣٣٩، ٥٣٥، رقم: ٣٣٢

۵- بلاذرى، فتوح البلدان: • 9

افراد، ان کے خاندان کے افراد، ان کی عبادت گاہوں اور جو کچھ بھی ان کے ہاتھوں میں ہے، تھوڑا یا زیادہ، ہرشے کی حفاظت کے ضامن اور ذمہ دار ہیں۔''

حضرت عمر ﷺ نے شام کے گورنر حضرت ابو عبیدہ ﷺ کو جو فر مان لکھاتھا اس میں منجملہ دیگر احکام کے بیر بھی درج تھا:

وَامُنَعِ الْمُسُلِمِيْنَ مِنُ ظُلُمِهِمُ وَالْإِضُرَارِ بِهِمُ وَأَكُلِ أَمُوَالِهِمُ إِلَّا بِحِلِّهَا. (١)

''(تم بحثیت گورزشام) مسلمانوں کو ان غیرمسلم شہریوں پرظلم کرنے، انہیں ضرر پہنچانے اور ناجائز طریقہ سے ان کا مال کھانے سے تختی کے ساتھ منع کرو۔'' حضرت علی ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إنما بذلوا الجزية لتكون دماؤهم كدمائنا وأموالهم كأموالنا. (٢)

'' غیر مسلم شہری ٹیکس اس لئے ادا کرتے ہیں کہ ان کے خون ہمارے خون کی طرح اور ان کے مال ہمارے اُموال کے برابر محفوظ ہو جا کیں۔''

اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہریوں کے جان و مال کی حفاظت کا اس قدر اہتمام کیا گیا ہے کہ ان کے اموال کی حفاظت اتنی ہی ضروری ہے جتنی مسلمانوں کے اموال کی حتیٰ کہ اگر کوئی مسلمان ان کی شراب یا خزیر کو تلف کر دے تو اس پر بھی جرمانہ لازم آئے گا۔

فقه حفی کی مشہور کتاب''الدر المحتار'' میں ہے:

<sup>(</sup>١) أبو يوسف، كتاب الخراج: ١٥٢

<sup>(</sup>٢) ١- ابن قدامه، المغنى، ٩: ١٨١

۲- زیلعی، نصب الرایة، ۳: ۳۸۱

### وَيَضُمَنُ المُسُلِمُ قِيْمَةَ خَمُرِهِ وَخِنْزِيْرِهِ إِذَا أَتُلَفَهُ. (١)

''غیر مسلم شہری کی شراب اور اس کے خزیر کو تلف کرنے کی صورت میں مسلمان اس کی قیت بطور تاوان ادا کرے گا۔''

### غیر مسلم شہری کا مال جرانے والے بربھی اسلامی حد کا نفاذ ہوگا

اسلام نے مال کی چوری کوحرام قرار دیا ہے اور اس پر نہایت سخت سزا مقرر کی ہے۔ حضور نبی اکرم سٹینیٹی کے زمانے میں قریش کی ایک مخزومی عورت نے چوری کی تو آپ سٹینٹیٹی نے اس پر حد جاری کرنے کا حکم فرمایا۔ لوگوں نے آپ سٹینٹیٹی سے اس کی سفارش کرنا چاہی تو آپ سٹینٹیٹی نے ارشاد فرمایا کہ اگر میری بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتی تو اُس پر بھی حد جاری کی جاتی۔(۱)

ال امام نووى شوح صحيح مسلم ميس لكص مين:

فإن مال الذمي والمعاهد والمرتد في هذا كمال المسلم. (٣)

''یقیناً غیر مسلم شہری، معاہد اور مرتد کا مال بھی اس اعتبار سے مسلمان کے مال ہی کی طرح ہے۔''

r۔ امام ابن قدامہ حنبلی نے کہا ہے کہ غیر مسلم شہری کا مال چوری کرنے والے پر

(۱) ١- حصكفي، الدرالمختار، ٢:٣٢٣

۲- شامي، رد المحتار، ۳: ۲۲۳

(۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الانبياء، باب حديث الغار، ۳: ۱۲۸۲ رقم: ۳۲۸۸ رقم: ۳۲۸۸

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف
 وغيره والنهى عن الشفاعة في الحدود، ٣: ١٣١٥، رقم: ١٢٨٨

(۳) نووی، شرح صحیح مسلم، ۱۱:۷

اُسی طرح حد عائد ہوگی جس طرح مسلمان کا مال چوری کرنے والے پر ہوتی ہے۔(۱)

س۔ علامہ ابن حزم بیان کرتے ہیں کہ اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ غیر مسلم شہری کا مال چوری کرنے پر بھی مسلمان برحد جاری کی جائے گی۔(۲)

۳۔ علامہ ابن رشد کہتے ہیں کہ اس پر اجماع ہے کہ اگر کوئی مسلمان کسی غیر مسلم شہری کا مال چرائے تو اس پر حد جاری کی جائے گی۔ (۳)

مال کے تھم حفاظت میں بھی مسلم اور غیر مسلم شہری برابر ہیں۔ اگر کسی مسلمان کے غیر مسلم شہری کا مال چوری کیا تو اس پر حد نافذ ہوگی اور اگر کسی نے غیر مسلم شہری کا مال غصب کیا تو اس پر تعزیر نافذ ہوگی۔ اسلام میں غیر مسلم شہریوں کے اُموال کی حفاظت کا اس قدر لحاظ رکھا گیا ہے کہ غیر مسلم شہریوں کی ہراس چیز کی حفاظت کی جائے گی جسے وہ مال میں شار کرتے ہوں اگر چہ مسلمانوں کے نزدیک وہ مال کے زمرے میں نہ آتی ہو۔ عبیا کہ شراب اور خزیر مسلمانوں کے لیے قابلِ حیثیت مال نہیں۔ لہذا اگر کوئی شخص مسلمان کی شراب صائع کر دے تو اس پر کوئی سزا اور تعزیر نہیں ہے۔ اس کے برعکس اگر کسی مسلمان نے غیر مسلم کی شراب اور خزیر کو نقصان پہنچایا تو اس سے ان کی قیمت تاوان کے طور پر لی جائے گی کیونکہ یہ دونوں چیزیں اس غیر مسلم کے نزدیک مال متصور ہوتی ہیں۔

## ے۔غیرمسلم شہریوں کی تذلیل کی ممانعت

اسلام میں جیسے مسلمان کی عزت و آبرو کی تذلیل حرام ہے ویسے ہی غیر مسلم شہری کی عزت کو پامال کرنا بھی جائز نہیں ہے۔کسی مسلمان کو اجازت نہیں کہ وہ کسی غیر مسلم شہری کو گالی گلوچ کرے، اس پر تہت لگائے، اس کی طرف جھوٹی بات منسوب کرے

<sup>(</sup>١) ابن قدامه، المغنى، ٩: ١١٢

<sup>(</sup>٢) ابن حزم، المحلى، ١٠: ٣٥١

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، بداية المجتهد، ٢: ٢٩٩

یا اس کی غیبت کرے۔ اسلام کسی مسلمان کو اس امر کی بھی اجازت نہیں دیتا کہ وہ کسی غیر مسلم شہری کے ایسے عیب کا تذکرہ کرے جس کا تعلق اس کی ذات، اس کے حسب ونسب یا اس کے جسمانی واخلاقی عیب سے ہو۔

ایک دفعہ گورزِ مصر حضرت عمر و بن العاص کے بیٹے نے ایک غیر مسلم کو ناخق سزا دی۔ خلیفہ وقت امیر المؤمنین حضرت عمر کے پاس جب اس کی شکایت کی گئی تو انہوں نے سرعام گورز مصر کے بیٹے کو اس غیر مسلم مصری سے سزا دلوائی اور ساتھ ہی وہ تاریخی جملہ ادا فرمایا جو بعض محققین کے نزدیک انقلابِ فرانس کی جد و جہد میں روحِ رواں بنا۔ آپ نے گورز مصر حضرت عمر و بن العاص کے بیٹے سے فرمایا:

مَتَى اسْتَعُبَدُتُمُ النَّاسَ وَقَدُ وَلَدَتُهُمُ أُمَّهَاتُهُمُ أُحُرَارًا؟<sup>(١)</sup>

''تم نے کب سے لوگوں کو اپنا غلام سمجھ لیا ہے حالانکہ ان کی ماؤں نے انہیں آزاد جنا تھا؟''

غیر مسلم شہری کو زبان یا ہاتھ پاؤں سے تکلیف پہنچانا، اس کو گالی دینا، مارنا پیٹنا یا اس کی غیبت کرنا اسی طرح ناجائز اور حرام ہے جس طرح مسلمان کے حق میں ناجائز اور حرام ہے۔''اللدر المعختار'' میں بیاصول بیان ہوا ہے کہ:

وَيَجِبُ كَفُّ الْأَذَى عَنُهُ وَتَحُرُمُ غِيبَتُهُ كَالْمُسُلِمِ. (٢)

''غیر مسلم کو اذیت سے محفوظ رکھنا واجب ہے اور اس کی غیبت کرنا بھی اسی طرح حرام ہے جس طرح مسلمان کی غیبت کرنا۔''

غیرمسلم شہریوں کے حقوق کے بارے میں مالکی فقید امام شہاب الدین القرافی

<sup>(</sup>١) هندي، كنز العمال، ٢: ٣٥٥

<sup>(</sup>٢) ١- حصكفي، الدر المختار، ٢: ٢٢٣

۲- ابن عابدین شامی، رد المحتار، ۳: ۲۷۳، ۲۷۴

ا بني كتاب "الفروق" مين كت بين:

''فیر مسلم شہری کا معاہدہ ہم پر ان کے حقوق ثابت کرتا ہے کیونکہ وہ ہمارے پڑوس میں، ہماری حفاظت میں، ہمارے ذمہ میں اور اللہ اور اس کے رسول پڑوس میں، ہماری حفاظت میں رہتے ہیں۔ پس جس نے ان پر زیادتی کی، چاہتے اسلام کی امان میں رہتے ہیں۔ پس جس نے ان پر زیادتی کی، چاہتے بری بات سے ہو یا غیبت کے ذریعے ہی کی ہو، تو اس نے اللہ اور اس کے رسول میں ہمارے میں اسلام کی ضانت کو ضائع کیا (یعنی حق اور فرض ادا نہ کیا اور گناہ کا مرتکب ہوا)۔''

علامه ابن عابدين شامى غير مسلم شهريوں كے حقوق كے بارے ميں لكھتے ہيں: الأنه بعقد الذمة و جب له ما لنا، فإذا حرمت غيبة المسلم حرمت غيبته، بل قالوا: إن ظلم الذمي أشد. (٢)

"عقد ذمه کی وجہ سے غیر مسلم کے وہی حقوق لازم ہیں جو ہمارے ہیں۔ جب مسلمان کی غیبت حرام ہے بلکہ علاء نے کہا کہ غیر مسلم اقلیت پرظلم کرنا مسلمان کے مقابلے میں بڑا سخت گناہ ہے۔"

امام کاسانی نے اپنی کتاب ''بدائع الصنائع'' میں مسلموں اور غیر مسلموں کے حقوق کو مساوی قرار دیا ہے:

<sup>(</sup>١) قرافي، الفروق، ٣: ١٨

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین شامی، رد المحتار، ۳: ۲۷۳، ۲۷۳

#### لهم ما لنا وعليهم ما علينا. (١)

''غیر مسلم شہریوں کو وہی حقوق حاصل ہیں جوہمیں (مسلمانوں) کو حاصل ہیں اور ان کی وہی ذمہ داریاں ہیں جو ہماری ہیں۔''

درج بالا آ ٹار واقوال سے ثابت ہوتا ہے کہ غیر مسلم شہریوں کی عزت و آ برو کی حفاظت کرنا تمام مسلمانوں پر واجب ہے۔

### حضور مل الماليم كي طرف سے مظلوم غيرمسلم شهري كي وكالت كا اعلان

حضور سرورِ کائنات سٹھیتھ نے غیر مسلم شہریوں کے ساتھ حسنِ سلوک کا تھم دیا ہے۔ اسلامی ریاست کی ذمہ داری ہے کہ وہ غیر مسلم شہریوں کوظلم و زیادتی سے تحفظ کی صانت دے۔ اگر اسلامی ریاست میں کسی غیر مسلم شہری پرظلم ہواور ریاست اسے انصاف نہ دلا سکے تو آپ سٹھیٹھ نے قیامت کے روز ایسے مظلوم لوگوں کا وکیل بن کر انہیں ان کا حق دلوانے کا اعلان فرمایا ہے۔

#### حضور نبی ا کرم ملی آیم نے ارشاد فرمایا:

أَلا مَنُ ظَلَمَ مُعَاهِدًا، أَوِ انْتَقَصَهُ، أَوُ كَلَّفَهُ فَوُقَ طَاقَتِهِ، أَوُ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفُسٍ، فَأَنَا حَجِيبُجُهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ. (٢)

<sup>(</sup>١) كاساني، بدائع الصنائع، ٤: ١١١

 <sup>(</sup>٢) ا- أبو داود، السنن، كتاب الخراج والفي والإمارة، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات، ٣: ١٤٠، رقم: ٣٠٥٢

٢- بيهقى، السنن الكبرى، ٩: ٥ • ٢، رقم: ١٨٥١١

٣- منذري، الترغيب والترهيب، ٢: ٤، رقم: ٣٥٥٨

۳- عجلوني نے "كشف الخفاء (۲: ۳۲۲)" ميں كما ہے كه إس حديث كى سند حسن ہے-

'' خبر دار! جس نے کسی غیر مسلم شہری پرظلم کیا یا اُس کا حق مارا یا اس پر اس کی طاقت سے بڑھ کر بوجھ ڈالا یا اُس کی دلی رضامندی کے بغیر کوئی چیز اُس سے چھین لی تو قیامت کے دن میں اُس کی طرف سے جھگڑا کروں گا۔''

فرمانِ رسالت مآب ﷺ کا مقصد بیرتھا کہ مسلمان معاشرہ غیر مسلم شہریوں کے حقوق کے تحفظ کا ضامن بن جائے اور اپنی ذمہ داری پوری کرنے میں ہرگز تساہل نہ کرے۔

### ۷۔ غیرمسلم شہر بوں کا اندرونی و بیرونی جارحیت سے تحفظ

اسلامی قوانین کے مطابق ریاست کے فرائض میں سے ہے کہ وہ تمام غیر مسلم شہریوں کو ہرفتم کا تحفظ فراہم کرے۔کوئی بھی فردخواہ کسی قوم، مذہب یا ریاست سے تعلق رکھتا ہو اگر وہ کسی غیر مسلم شہری پر جارحیت کرے اور اس پرظلم و تعدی کا مرتکب ہو تو ریاست کی ذمہ داری ہے کہ وہ بلاا متیانے مذہب اپنے شہری کو تحفظ فراہم کرے، چاہے اس سلسلے میں اسے جارحیت کرنے والے سے جنگ کرنی پڑے۔

ارشاد ربانی ہے:

وَاَحَذُنَا الَّذِيْنَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ مِبَيْسٍ بِمَاكَانُوا يَفُسُقُونَ (1)
"اور ہم نے (بقیہ سب) لوگوں کو جو (عملاً یا سکوماً) ظلم کرتے تھے نہایت
برے عذاب میں پکڑلیا اس وجہ سے کہ وہ نافرمانی کررہے تھے 0"

قرآن مجید دوسروں پرظلم کرنے پر سخت عذاب کی وعید سناتا ہے جبکہ حرام کا ارتکاب کرنے پر سخت ترین عذاب کی وعید سناتا ہے۔ پس دوسروں پرظلم حرام ہے اگر چہ وہ اہل ذمہ یا ان کے علاوہ دوسرے لوگ ہی کیول نہ ہوں۔

<sup>(</sup>١) الأعراف، ٢٥ ١ ١

### (۱) غیرمسلم شہریوں کی اندرونی ظلم و تعدی سے حفاظت

غیر مسلم شہر یوں کی اندرونی ظلم و زیادتی سے حفاظت کو بھی اسلام بڑی تاکید کے ساتھ لازم اور واجب قرار دیتا ہے۔ اسلام کسی مسلمان کے ہاتھوں غیر مسلم شہر یوں کے ساتھ کسی قسم کی ظلم و زیادتی کو ہرگز برداشت نہیں کرتا خواہ اس ظلم و اذیت کا تعلق ہاتھ سے ہو یا زبان سے۔

ظلم کی قباحت و حرمت پر اور دنیا و آخرت میں اس کے دردناک انجام پر کثرت کے ساتھ آیات اور احادیث موجود ہیں، خاص طور پر غیر مسلم شہر یوں کے ساتھ ظلم وزیادتی کی ممانعت پر تو خصوصی ارشادات گرامی وارد ہوئے ہیں۔

سنن ابی داؤد میں مروی ایک حدیثِ مبارکہ پہلے بیان کی جا چکی ہے، جس میں حضور نبی اکرم مٹھی ہے ماری ایک علان فرمایا ہے۔ حضور نبی اکرم مٹھی ہے اور حدیث حضرت عبد اللہ بن مسعود کی سے بھی مروی ہے، جس میں آپ مٹھی نے ارشاد فرمایا:

مَنُ آذى ذِمِّيًا فَأَنَا خَصُمه، وَمَنُ كُنتُ خَصُمهٔ خَصَمُتُهُ يَوُمَ الْقِيَامَة. (١)

''جس نے کسی غیر مسلم شہری کو تکلیف پہنچائی تو میں اس کا وکیل ہوں گا اور جس کا میں فریق ہوں گا تو قیامت کے دن اس پر غالب آ جاؤں گا۔''

### (۲) غیرمسلم شہر یوں کی بیرونی جارحیت سے حفاظت

غیر مسلم شہر یوں کو ہیرونی جارحیت سے بچانے کے حوالے سے حکومتِ وقت پر

<sup>(</sup>۱) ۱- خطیب بغدادی نے اسے "تاریخ بغداد (۸: ۳۷۰)" میں اسناد حسن کے ساتھ روایت کیا ہے-۲-عینی، عمدۃ القاری، ۱۵: ۸۹

وہ سب کچھ واجب ہے جو مسلمانوں کے لئے اس پر لازم ہے۔ چونکہ حکومت کے پاس قانونی و سیاسی طور پر غلبہ واقتدار بھی ہوتا ہے اور عسکری وفوجی قوت بھی، اس لئے اس پر لازم ہے کہ وہ ان کی مکمل حفاظت کا اہتمام کرے۔

**ا**۔ امیر المؤمنین حضرت علی المرتضٰی ﷺ فرماتے ہیں:

إنما بذلوا الجزية لتكون دماؤهم كدمائنا وأموالهم كأموالنا. (١)

'' بے شک یہ غیر مسلم شہری اس لئے ٹیکس دیتے ہیں کدان کے مال ہمارے مال کی طرح اور ان کے خون ہمارے خون کی طرح محفوظ ہو جائیں۔''

۲۔ حنابلہ کی کتب میں سے ایک کتاب 'مطالب أولى النهى'' میں ہے:

'' حکومت کا فرض ہے کہ وہ غیر مسلم شہریوں کومسلم ریاست میں رہنے کی وجہ سے ہوشم کی اذبیت و تکلیف سے مکمل تحفظ فراہم کرے۔''(۲)

سر اگر اسلامی ریاست میں موجود غیر مسلم شہریوں پر کوئی باہر سے حملہ آور ہو اور انہیں کیڑنے، مارنے یا اذبت دینے کی کوشش کرے تو اس صورت میں اسلامی ریاست پر لازم ہے کہ ان کا تحفظ کرے۔ امام قرافی الماکی اپنی کتاب ''الفروق'' میں علامہ ابن حزم کا قول نقل کرتے ہیں جو انہوں نے اپنی کتاب ''مراتب الاجماع'' میں بیان کیا ہے کہ

وجب علينا أن نخرج لقتالهم بالكراع والسلاح، ونموت دون  $\binom{r}{r}$ 

" ہماری اسلامی ریاست پر لازم ہے کہ وہ اسلحہ اور لشکر کے ساتھ غیر مسلم

<sup>(</sup>۱) ا- ابن قدامه، المغنى، 9: ۱۸۱

۲-زیلعی، نصب الرایة، ۳: ۳۸۱

<sup>(</sup>٢) مصطفى بن سعد، مطالب أولى النهى، ٢: ٢٠٢، ٣٠٣

<sup>(</sup>m) قرافي، الفروق، m: ١٥، ١٥

شہر یوں کی حفاظت کے لیے جنگ کرے خواہ حملہ آوروں کے ساتھ لڑتے لڑتے اس کے کئی سیاہی جان ہی کیوں نہ دے بیٹھیں۔''

علامہ ابن تیمیہ کا موقف بھی یہی ہے۔ جب تا تاریوں نے ملک شام پر قبضہ کر لیا تو علامہ ابن تیمیہ قیدیوں کی رہائی کے لئے ''قطلوشاہ'' کے پاس گئے۔ تا تاری قیادت نے مسلمان قیدیوں کو رہا کرنے پر تو آ مادگی ظاہر کی مگر غیر مسلم شہریوں کو چھوڑ نے سے انکار کر دیا۔ چنانچہ علامہ ابن تیمیہ نے کہا: ہم اس وقت تک راضی نہیں ہوں گے جب تک کہ یہود و نصار کی میں سے بھی تمام قیدی آ زاد نہ کیے جا ئیں۔ وہ ہمارے ہی غیر مسلم شہری بیں اور ہم کسی بھی قیدی کو قید کی حالت میں نہیں چھوڑیں گے خواہ وہ غیر مسلم آبادی سے تعلق رکھتا ہو یا مسلم آبادی سے۔ جب اس نے اپنے موقف پر ان کا اصرار اور شدت دیکھی تو ان کی خاطر تمام مسلم و غیر مسلم قیدیوں کو آ زاد کر دیا۔

آیاتِ قرآنی، اُحادیثِ مقدّسہ اور فقہاں اُمت کے اُقوال کی روشیٰ میں یہ واضح ہوتا ہے کہ کسی مسلمان کو بیری حاصل نہیں کہ کسی غیر مسلم شہری کو محض اس کے غیر مسلم ہونے کی بنا پر قل کر دے یا اس کا مال لوٹے یا اس کی عزت پامال کرے۔ اسلام غیر مسلم شہریوں کو نہ صرف ان کی جان و مال اور عزت و آبرو کے تحفظ کی ضانت دیتا ہے بلکہ ان کی عبادت گا ہوں کو بھی تحفظ فراہم کرتا ہے۔

### باب چہارُم

دورانِ جنگ غیر مسلموں کے قتلِ عام اور دہشت گردی کی ممانعت

اسلام کے جنگی قوانین کے مطابق غیر جانب دار افراد یا ممالک کے ساتھ جنگ نہیں کی جائے گی، خواہ ان کے ساتھ نظریاتی اختلاف کتنا ہی زیادہ کیوں نہ ہو۔ اسلام نے ایسے غیر جانب دار لوگوں کے ساتھ پُرامن رہنے کا حکم دیا ہے کیونکہ اسلام خواہ مخواہ جنگ یا تصادم کو پیند نہیں کرتا۔ وہ ہر انسانی جان کا احترام کرتا ہے اور انسانی خون کی حرمت کی پاسداری کا ہرسطے پر پورا پورا اہتمام کرتا ہے۔

#### ا۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

يْنَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوُا قَوْمِيْنَ لِلهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسُطِ ْ وَلاَ يَجُرِمَنَّكُمُ شَنَانُ قَوُمٍ عَلَى اَلَّا تَعُدِلُوُا ۖ اِعُدِلُوُا اللهِ شُهَوَ اَقُرَبُ لِلتَّقُوا َى ْ وَاتَّقُوا اللهَ ْ اِنَّ اللهَ خَبِيْرٌ اَ بِمَا تَعُمَلُونَ ۞ (١)

"اے ایمان والو! اللہ کے لیے مضبوطی سے قائم رہتے ہوئے انصاف پر مبنی گواہی دینے والے ہو جاؤ اور کسی قوم کی سخت وشمنی (بھی) تمہیں اس بات پر براھیختہ نہ کرے کہ تم (اس سے) عدل نہ کرو۔ عدل کیا کرو (کہ) وہ پر ہیزگاری سے نزدیک تر ہے، اور اللہ سے ڈرا کرو! بے شک اللہ تمہارے کاموں سے خوب آگاہ ہے 0"

اس آیت میں کسی قوم کی دشمنی (hostility) کے باوجود اس کے ساتھ طرزِ عمل میں ظلم کرنے یا حدسے تجاوز کرنے کی ممانعت ہے جیسا کہ امام قرطبی نے ابو عبیدہ اور فراء کے حوالے سے اس کا معنی بیان کیا ہے:

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥:٨

معنى ﴿لاَ يَجُرِمَنَّكُمُ﴾ أى لا يكسبنكم بغض قوم أن تعتدوا الحق إلى الباطل، والعدل إلى الظلم. (١)

"لا يَجُومَنَّكُمُ كامعنى بي ب كمكى قوم كالنف وعداوت تم سے بيكام نه كروا سك كه كم حق سے باطل اور عدل سے ظلم كى طرف تجاوز كرو."

**ا**س طرح بلاامتیاز قتل عام کی ممانعت کے بارے میں ارشاد باری تعالی ہے:

لَا يَنُهاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمُ يُقَاتِلُو كُمْ فِي الدِّيْنِ وَلَمُ يُحُرِجُو كُمُ مِّنُ دِيَارِ كُمُ اَنُ تَبَرُّوهُمُ وَتُقُسِطُوۤ الِكَهِمُ النَّ الله يُحِبُّ الْمُقُسِطِيُنَ (<sup>(1)</sup> 'الله تهمين اس بات سے منع نہيں فرماتا كہ جن لوگوں نے تم سے دين (كے باللہ تهمين اس بنگ نہيں كی اور نہ تمہيں تمہارے گھروں سے (يعنی وطن سے) بارے) ميں جنگ نہيں كی اور نہ تمہيں تمہارے گھروں سے دین وطن سے) نكالا ہے كہتم ان سے بھلائى كا سلوك كرو اور اُن سے عدل و انصاف كا برتاؤ كرو، بے شك الله عدل و انصاف كا برتاؤ كرو، بے شك الله عدل و انصاف كا برتاؤ كرو، ہے شك الله عدل و انصاف كا برتاؤ

دہشت گرد بلاامتیاز فدہب وجنس - خودکش حملوں، بم دھاکوں اور دیگر ذرائع سے - انسانیت کے قتل عام کے مرتکب ہورہے ہیں۔ ان کی سب سے بڑی دلیل - جس بناء پر وہ ایسا کرنا جائز سمجھتے ہیں - مسلمان ممالک پر غیرمسلم فوجوں اور طاقتوں کا قبضہ اور وہاں کے مسلمانوں پر زبردی جنگ مسلط کیا جانا ہے۔

اس پس منظر میں اس بات کا جائزہ لینا ضروری ہے کہ دہشت گرد جس طرح بلا امتیازِ مرد و زن، بازاروں، شہروں، عبادت گاہوں اور دیگرعوامی مقامات پر بم دھاکوں اور خودکش حملوں کے ذریعے انسانیت کے قتل عام کے مرتکب ہو رہے ہیں کیا حالتِ جنگ میں بھی ایسے اقدامات کی اسلام اجازت دیتا ہے؟

<sup>(</sup>١) قرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٢: ٣٥

<sup>(</sup>٢) الممتحنة، ٢: ٨

ارشادِ باری تعالی ﴿ لَا يَجُوِ مَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى الاَّ تَعُدِلُوُا ﴾ میں صراحناً یہ حکم دیا جا رہا ہے کہ کسی قوم، گروہ یا ملک کی دشنی میں بھی مسلمانوں کو عدل ترک کرنے اور ظلم اختیار کرنے کی اجازت نہیں۔ امام قرطبی اس آیت کی تفییر میں بیان کرتے ہیں کہ نصِ قرآنی سے یہ ثابت ہے کہ اسلام ہر حال میں اعتدال اور میانہ روی کے راستہ کو اختیار کرنے کا حکم دیتا ہے۔ یہاں تک کہ دورانِ جنگ بھی اسلامی تعلیمات کے مطابق قتلِ عام کی قطعاً اجازت نہیں۔

دہشت گردی کی مذمت اور اس کی حقیقت پر دلائل بڑے واضح اور صریح ہیں۔
اگر ہم بعض انتہا پیندوں کے اس موقف کو ایک لمحے کے لئے مان لیتے ہیں کہ وہ اسلام دشمن قوتوں کے خلاف جہاد کر رہے ہیں تو اس صورت میں بھی ان کی کارروائیاں اسلامی جہاد کے زمرے میں نہیں آئیں گی کیونکہ موجودہ دور میں جاری ان کی سرگرمیاں کسی صورت بھی اسلامی قوانین جنگ کے دائرے میں نہیں آئیں۔ عہد نبوی اور عہد خلفاء راشدین میں جاری کئے گئے احکامات و ہدایات ذیل میں ملاحظہ ہوں۔

# ا۔غیرمسلم عورتوں کے تل کی ممانعت

موجودہ دہشت گردی پر بینی کارروائیوں میں مسلمان ریاستوں سمیت غیر مسلم ممالک میں بھی بے گناہ لوگوں کوقتل کر دیا جاتا ہے۔ اس پر بیدلوگ غیر مسلم حکومتوں کی طرف سے جاری رکھے جانے والے معاندانہ سلوک کو دلیل بناتے ہیں کہ چونکہ غیر مسلم حکومتیں بے گناہ مسلمانوں کوقتل کرنے پر آمادہ ہیں اور اس کا ارتکاب کر رہی ہیں، اس لیے ہمیں بھی جوابی کارروائی کے طور پر ان کے شہروں میں قال کرنا چاہیے۔ حالانکہ ان کی بیہ دلیل بنیادی اسلامی تعلیمات اور اسلام کے عمومی مزاج کے سراسر خلاف ہے۔ اسلام اس طرح غیر مسلموں کوقتل کی تختی سے طرح غیر مسلموں کوقتل کی تختی سے ممانعت کرتا ہے۔ اسلام دنیا کا واحد مذہب ہے جس نے دورانِ جنگ اسلامی فوجوں کے ممانعت کرتا ہے۔ اسلام وفوجوں کے حاصور غیر مسلموں کوقتی اسلامی فوجوں کے ممانعت کرتا ہے۔ اسلام دنیا کا واحد مذہب ہے جس نے دورانِ جنگ اسلامی فوجوں کے

لئے بھی با قاعدہ اصول وضوابط کا تعین کیا۔ چنانچہ تعلیماتِ اسلام کے مطابق دورانِ جنگ بھی عورتوں کا قتل جائز نہیں ہے جس کے ثبوت میں درج ذیل احادیث ملاحظہ ہوں:

ا عَنِ ابُنِ عُمَرَ رضى الله عنها قَالَ: وُجِدَتِ امْرَأَةٌ مَقْتُولَةً فِي بَعْضِ مَغَاذِي رَسُولُ اللهِ رَسُولُ اللهِ عَنُ قَتُلِ النّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ. (۱)

'' حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم سُلُمَایَم نے کسی غزوہ میں ایک عورت کو دیکھا جسے قتل کر دیا گیا تھا۔ اِس پر آپ سُلُمایَم نے (سُلُمَایَم نے مُلَائِق ہے) عورتوں اور بچوں کوقتل کرنے کی ممانعت فرما دی۔''

ابنِ بطال نے ''شرح صحیح البخاری (۵: ۱۸۲)'' میں اور امام نووی نے ''شرح صحیح مسلم (۱۲: ۳۷)'' میں اس موقف کی تائید کی ہے کہ دورانِ جنگ عورتوں کاقتل اسلامی تعلیمات کے منافی ہے۔

۲۔ اسی طرح دورانِ جنگ خواتین کے قبل کی ممانعت ایک اور حدیث سے واضح ہوتی ہے جس کو امام عبد الرزاق نے اپنی مصنف، امام شافعی نے اپنی مسند، امام طحاوی

(۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب قتل النساء في الحرب، ٣: ٩٩٠١، رقم: ٢٨٥٢

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب تحريم قتل النساء
 والصبيان في الحرب، ٣: ١٣٦٨، رقم: ١٤٣٨

٣- ترمذي، السنن، كتاب السير، باب ما جاء في النهي عن قتل النساء والصبيان، ٣: ١٣٢، رقم: ١٥٢٩

٣- ابن ماجه، السنن، كتاب الجهاد، باب الغارة والبيات وقتل النساء والصبيان، ٢: ٩٣٤، رقم: ٢٨٣١

۵- أحمد بن حنبل، المسند، ۲: ۲۲، رقم: ۳۷۳۹

نے شوح معانی الآثار اور امام تیم قی نے السنن الکبوی میں ورج کیا ہے۔

عَنِ ابُنِ كَعُبِ بُنِ مَالِكٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ اللَّهِيَّ حِيْنَ بَعَثَ إِلَى ابُنِ أَبِي حَيْنَ بَعَثَ إِلَى ابُنِ أَبِي حَقِيْقٍ، نَهَى حِيْنَئِذٍ عَنُ قَتُلِ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ. (١)

''حضرت ابن کعب بن مالک ﷺ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم ملیہ ایکم میں ایک ہے۔ جب ابن ابی حقیق کی طرف لشکر روانہ کیا تو لشکر اسلام کو عورتوں اور بچوں کو قتل کرنے سے صریحاً منع کیا۔''

سر حضرت ابو ثغلبه هشنی روایت کرتے ہیں:

''حضور نبی اکرم ملیّیتم نے عورتوں اور بچوں کے قتل ہے منع فرمایا۔''

### ۲۔ غیرمسلموں کے بچوں کے قتل کی ممانعت

دورانِ جنگ غیر مسلم خواتین کے علاوہ غیر مسلموں کے بچوں کے قتل کی ممانعت بھی اسلام کے سنہری اور انسان دوست ضابطوں میں سے ایک ہے۔حضور نبی رحمت ملی ایک کے اصولِ جنگ بھی دیکھیں اور جہاد کے نام پر کلمہ گو دہشت گردوں کی چیرہ دستیاں بھی۔ کاش ان لوگوں کو رسول اللہ ملی کی کے ان فرامین کا تھوڑا سا بھی حیاء ہوتا!

الممسلم اپنی صحیح میں حضرت ابن عباس کے ایک خط کا ذکر کرتے

<sup>(</sup>١) ١- عبد الرزاق، المصنف، ٥: ٢٠٢، رقم: ٩٣٨٥

۲- شافعی، المسند: ۲۳۸

٣- طحاوي، شرح معاني الآثار، ٣: ٢٢١

٣- بيهقى، السنن الكبرئ، ٩: ٧٤، رقم: ١٤٨٦٥

<sup>(</sup>٢) طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ١٣ ١، رقم: ١١٠ ح

#### ہوئے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے تحریر فرمایا:

وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ مِنْ اَلَهُ مِنْ لَكُنُ يَقُتُلُ الصِّبِيَانَ، فَلَا تَقُتُلِ الصِّبِيَانَ. (1)

"ب ثنك حضور نبى اكرم مِنْ اَيَنَمْ وَشَمنوں كے بچوں كوفتل نہيں كرتے تھے، سوتم بھى بچوں كوفتل نہيں كرتے تھے، سوتم بھى بچوں كوفتل نہ كرنا۔"

اس سلسلے میں دوسری روایت ملاحظہ کریں جس میں رسول اللہ سلطیق نے بڑے سخت کلمات کو سخت کلمات کو بخت کلمات کو بار بار تاکیداً و ہرایا۔ حضرت اسود بن سریع بیان کرتے ہیں:

كُنَّا فِي غَزَاةٍ فَأَصَبُنَا ظَفَرًا وَقَتَلُنَا مِنَ الْمُشُوكِيُنَ، حَتَّى بَلَغَ بِهِمُ الْقَتُلُ إِلَى أَنُ قَتَلُوا اللَّرِيَّةَ، فَبَلَغَ ذَالِكَ النَّبِيَّ لِيَّيَّمَ، فَقَالَ: مَا بَالُ الْقَتُلُ إِلَى أَنُ قَتَلُوا اللَّرِيَّةَ؟ أَلَا! لَا تَقْتُلُنَّ ذُرِّيَّةً. وَيُلَ: لِمَ يَا رَسُولَ اللهِ، أَلَيْسَ هُمُ أَوْلَادُ الْمُشُوكِينَ؟ لَا تَقْتُلُنَ ذُرِّيَّةً. قَيْلُ: لِمَ يَا رَسُولَ اللهِ، أَلَيْسَ هُمُ أَوْلَادُ الْمُشُوكِينَ؟ قَالَ: أَولَكُمُ أَوْلَادَ الْمُشُوكِينَ؟

"جم ایک غزوہ میں شریک تھے (ہم لڑتے رہے یہاں تک) کہ ہمیں غلبہ

- (۱) مسلم، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب النساء الغازيات يرضخ لهن ولا يسمهم والنهى عن قتل صبيان أهل الحرب، ٣: ١٣٣٣، رقم: ١٨١٢
- (۲) ۱- نسائي، السنن الكبرى، كتاب السير، باب النهي عن قتل ذراري المشركين، ۵: ۱۸۴، رقم: ۸۲۱۲
- ٢- دارمي، السنن، كتاب السير، باب النهي عن قتل النساء
   والصبيان، ٢: ٢٩٣٩، رقم: ٢٣٢٣
  - ٣- حاكم، المستدرك، ٢: ١٣٣، ١٣٣، رقم: ٢٥٦٧، ٢٥٦٧ ٣- طبراني، المعجم الكبير، ١: ٢٨٣، رقم: ٨٢٩

حاصل ہو گیا اور ہم نے مشرکوں سے قبال کیا اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ لوگوں نے بعض بچوں کو بھی قبل کر ڈالا۔ یہ بات حضور نبی اکرم سٹی آئی تک پہنچی تو آپ سٹی آئی نے فرمایا: ان لوگوں کو کیا ہوگیا ہے جن کے قبل کی نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ انہوں نے بچوں تک کو قبل کر ڈالا؟ خبردار! بچوں کو ہرگز قبل نہ کرو۔ حرض کیا گیا: یا رسول اللہ! کیوں، کیا وہ مشرکوں کے بچے نہیں؟ آپ سٹی آئی فرمایا: کیا تمہارے بہترین لوگ بھی مشرکوں کے بچے نہیں تھے؟"

ایک روایت میں ہے کہ کسی نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ مشرکین کے بیچ تھے۔ تو آپ مالی نظر مایا:

خِيَارُكُمُ أَبْنَاءُ المُشُرِكِيُنَ. أَلا! لَا تُقُتَلُ الذُّرِّيَّةُ. (١)

"تم میں سے بہترین لوگ بھی تو مشرکین ہی کے بچے تھے (یعنی اُن کے والدین بھی مشرک تھے)۔ خبردار! بچوں کو جنگ کے دوران قبل نہ کیا جائے۔"

سا۔ رسول اللہ طرفیق کے جال شار صحابہ کے جہاد فی سبیل اللہ کی فضیلت اور ضرورت سے آگاہ ہوگا! لیکن قربان جائیں ان پیکرانِ اطاعت و محبت پر، فضیلت اور ضرورت سے آگاہ ہوگا! لیکن قربان جائیں کی اور جنگ کے دوران کس انہوں نے کس حد تک حضور نبی اکرم شرفیق کے اس حکم کی تعیل کی اور جنگ کے دوران کس قدرا حتیاط سے کام لیا۔ اس کی ایک خوبصورت مثال ملاحظہ ہو۔

حضرت عطیہ قرظی ﷺ بیان کرتے ہیں:

كُنْتُ فِيُمَنُ حَكَمَ فِيهِمُ سَعُدُ بُنُ مُعَاذٍ، فَشَكُّوُ ا فِيَّ أَمِنَ الذُّرِيَّةِ أَنَا أَمُ مِنَ الْمُقَاتِلَةِ؟ فَنَظَرُوا إِلَى عَانَتِي فَلَمُ يَجِدُوهَا نَبَتَتُ، فَأَلُقِيتُ فِي

<sup>(</sup>۱) ا- أحمد بن حنبل، المسند، ۳: ۳۳۵، رقم: ۱۵۲۲۱، ۱۵۲۲۷ ۲- بيهقي، السنن الكبرى، 9: 22، رقم: ۱۷۸۲۸

الذُّرِّيَّةَ، وَلَمُ أُقْتَلُ.

" میں بذاتِ خود ان لوگوں میں شامل تھا جن کے بارے میں دورانِ جنگ حضرت سعد بن معاذ ﷺ نے فیصلہ کیا تھا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ تو اُنہوں نے میرے بارے میں شک کیا کہ آیا میں بچوں میں شامل ہوں یا لڑائی کرنے والوں میں؟ البذا اُنہوں نے میرے جسم پر بلوغت کے بال تلاش کئے جو ابھی اُگے بھی نہ تھے۔ تو مجھے بچوں میں شار کرلیا گیا اور میں قتل ہونے سے نیج گیا۔"

دورانِ جنگ غیر مسلم عورتوں، بچوں اور ضعفوں کو قتل کرنے کی ممانعت سے متعلق مندرجہ احکامات کی روشنی میں جلیل القدر فقیہ احناف امام سرحسیؓ اپنی شہرہ آفاق کتاب ''الممبسوط'' میں اپنا نقطہ نظر یوں بیان کرتے ہیں:

قال المنافقة وكل آدمى مولود، ولكن هذا اللفظ إنما يستعمل في الصغار عادة. ففيه مولود، ولكن هذا اللفظ إنما يستعمل في الصغار عادة. ففيه دليل على أنه لا يحل قتل الصغار منهم، إذا كانوا لا يقاتلون. وقد جاء في الحديث أن النبي المنافقة نهى عن قتل النساء والولدان. وقال: اقتلوا شيوخ المشركين، واستحيوا شروخهم. والمراد بالشيوخ البالغين وبالشروخ الأتباع من الصغار والنساء

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن حبان، الصحيح، كتاب السير، باب الخروج وكيفية الجهاد، ۱۱: ۹۰۱، رقم: ۲۸۸

٢- عبد الرزاق، المصنف، • 1: ١٤٩، رقم: ١٨٧٢٢

٣- طبراني، المعجم الكبير، ١٤: ١٢ ١، رقم: ٣٣٨

۱ م. بيهقى، السنن الكبرى، ٢: ٢ ١ ١، رقم: ٩٨ • ١ ١

والإستحياء الاسترقاق. قال الله: ﴿وَاسْتَحُيُوا نِسَاءَهُمُ ﴾. (١) وفي وصية أبى بكر ﴿ لَهُ لِينَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

" حضور نبی اکرم سُنْ اَلَیْم نے فرمایا: بچوں کوقتل نہ کرو، ولید لغت میں مولود کے معنی میں ہے۔ بول تو ہر انسان مولود ہے مگر عادتاً اس لفظ کا استعال جھوٹے بچوں کے لئے ہوتا ہے۔ یہ فرمانِ نبوی سُنْ اِلَیْم اس بات کی دلیل ہے کہ بچوں کا قتل جائز نہیں (خاص طور پر) جبکہ وہ قال میں شریک ہی نہ ہوں۔ حدیث مبارکہ میں آیا ہے کہ حضور نبی اکرم سُنْ اِلَیْم نے عورتوں اور بچوں کوقتل کرنے ہے منع کیا اور فرمایا: (حربی) مشرکین میں سے جو بالغ ہیں (صرف حالت جنگ میں) اُنہیں قتل کرولیکن عورتوں اور بچوں کو (پھر بھی) زندہ رہنے دو۔ جنگ میں) اُنہیں قتل کرولیکن عورتوں اور بچوں کو (پھر بھی) زندہ رہنے دو۔ عورتیں ہیں، استحیاء کا مطلب ہے: نرمی کا برتاؤ کیا جائے جیسا کہ اللہ تعالی کو فرمان ہے: ﴿وَاسْتَحُیُواْ نِسَاءَهُمُ ﴾۔ اس آیت میں بھی استحیاء نری کا فرمان ہے: ﴿وَاسْتَحُیُواْ نِسَاءَهُمُ ﴾۔ اس آیت میں بھی استحیاء نری کے برتاؤ کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ حضرت ابوبکر صدیق ہے نزید بن کے برتاؤ کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ حضرت ابوبکر صدیق ہے نزید بن ابی سفیان کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ کئی شخ فانی (عمر رسیدہ یا قریب الی سفیان کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ کئی شخ فانی (عمر رسیدہ یا قریب الی سفیان کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ کئی شخ فانی (عمر رسیدہ یا قریب الی سفیان کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ کئی شخ کی اور ناتواں بی کو ہم گزفتل نہ کرے ''

# سا۔غیرمسلم بوڑھوں کے قتل کی ممانعت

اسلام کے قوانین جہاد کے تحت دورانِ جنگ ضعیف العمر بوڑھوں کو بھی قتل کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ اِس اصول کی صراحت درج ذیل احادیثِ نبوی مٹھیکٹھ سے

<sup>(</sup>۱) مؤمن، ۲۵:۳۰

<sup>(</sup>٢) سرخسي، كتاب المبسوط، ١٠٥٠ ه، ٢

ہوتی ہے۔

وَلَا تَقْتُلُوا شَيُخًا فَانِيًا وَلَا طِفُلًا وَلَا صَغِيرًا وَلاَ امُرَأَةً. (١)

"نه كسى بور هے كونل كرو، نه شير خوار بچ كو، نه نابالغ كواور نه عورت كو."

۲۔ امام ابن ابی شیبہ حضرت ضحاک سے روایت کرتے ہیں:

كَانَ اللَّهُ اللَّهُ يَنْهَى عَنُ قَتُلِ الْمَرْأَةِ وَالشَّيْخِ الْكَبِيُرِ. (٢)

"حضور نبی اکرم ملطیقیم عورتوں اور عمر رسیدہ افراد کوقتل کرنے سے منع فرمایا کرتے تھے''

سال امام ابن ابی شیبه حضرت راشد بن سعد سے روایت کرتے ہیں:

نَهَى رَسُوُلُ اللهِ ﷺ عَنُ قَتُلِ النِّسَاءِ وَالذُّرِّيَّةِ وَالشَّيُخِ الْكَبِيُرِ الَّذِي َلا حِرَاكَ بِهِ.<sup>(٣)</sup>

"حضور نبی اکرم ملی ایم نے عورتوں، بچول اور عمر رسیدہ افراد - جن میں کوئی سکت نہ ہو- کوتل کرنے سے منع فرمایا۔"

<sup>(</sup>۱) ١- أبو داؤد، السنن، كتاب الجهاد، باب دعاء المشركين، ٣: ٣4، رقم: ٢٢١٣

۲- ابن أبي شيبة، المصنف، ۲: ۳۸۳، رقم: ۱۱۱۳
 ۳- بيهقى، السنن الكبرئ، 9: • 9، رقم: ۱۷۹۳۲

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، المصنف، ٢: ٣٩٣، رقم: ٣٣١٣٣

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة، المصنف، ٣٨٣:٢، رقم: ٣٣١٣٥

سردنا علی بن ابی طالب کے سے مروی حدیث نبوی کو امام بیہق نے بیان کیا ہے جس میں مندرجہ بالا طبقات کا اکٹھا اور قدرے تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے۔حضور نبی اکرم مٹھیں جب اسلامی لشکر کومشرکین کی طرف روانہ فرماتے تو بول ہدایات دیتے:

ولا تقتلوا وليدا طفلا، ولا امرأة، ولا شيخا كبيرا، ولا تغورن عينا، ولا تعقرن شجرة إلا شجرا يمنعكم قتالا، ولا تمثلوا بآدمى ولا بهيمة، ولا تغدروا ولا تغلوا. (١)

''کسی بیچ کوقتل نه کرنا، کسی عورت کوقتل نه کرنا، کسی بور سے کوقتل نه کرنا، چشمول کو خشک و ویران نه کرنا، جنگ میں حائل درختوں کے سواکسی دوسرے درخت کو نه کاٹنا، کسی انسان کا مثله نه کرنا، کسی جانور کا مُثله نه کرنا، بدعهدی نه کرنا اور چوری و خیانت نه کرنا۔''

#### معرت جبیر بن نفیل روایت کرتے ہیں:

''ایک شخص دو کیڑوں کے ساتھ گزر رہا تھا۔ پس انہوں نے پوچھا: کہاں کا ارادہ ہے؟ اس نے جواب دیا: جہاد پر روانہ ہورہا ہوں۔ انہوں نے فرمایا: اگر کچھے مالِ غنیمت حاصل ہوتو اس میں خیانت نہ کرنا، کسی بوڑھے شخص کوقتل نہ کرنا اور نہ کسی نیچے کوقتل کرنا۔ اس شخص نے کہا: آپ نے بیکہاں سے سنا؟ تو انہوں اور نہ کسی نیچے کوقتل کرنا۔ اس شخص نے کہا: آپ نے بیکہاں سے سنا؟ تو انہوں

<sup>(</sup>١) بيهقى، السنن الكبرى، ٩: • ٩، رقم: ١٤٩٣٢

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، تاريخ دمشق الكبير، ٢٤: ٣٠٣

نے فرمایا: رسول الله ملی ایتم سے۔"

# ہ۔ غیرمسلم مذہبی رہنماؤں کے قتل کی ممانعت

اسلام میں دورانِ جنگ اور فقوحات کے بعد غیر مسلم مذاہب کے رہنماؤں کے قتل کی بھی ممانعت ہے۔

ال امام احمد بن حنبال حضرت ابن عباس دصي الله عنهما سے روایت کرتے ہیں که حضور نبی اکرم ملی ایک اسلامی لشکروں کو جہاد پر روانه کرتے تو انہیں واضح طور پر بید بدایات فرمایا کرتے تھے:

أَحْرُجُوا بِسُمِ اللَّهِ، تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، مَنُ كَفَرَ بِاللَّهِ لَا تَغُدُرُوا وَلَا تَغُدُرُوا وَلَا تَغُدُرُوا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ابن آبی شیبه، حضرت ابن عباس رضی الله عهندا سے ایک اور روایت ان الفاظ کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ حضور نبی اکرم ﷺ جب اپنے لشکروں کو روانہ کرتے تو فرماتے:
 لا تَقْتُلُوا أَصْحَابَ الصَّوَ امِع. (٢)

<sup>(</sup>١) احمد بن حنبل، المسند، ٣٥٨:٥، رقم: ٢٧٢٨

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن أبي شيبة، المصنف، ۲٬۹۸۳، رقم: ۳۳۱۳۲ ۲- أبو يعلى، المسند، ۵،۹۵، رقم: ۲۲۵۰ ۳- طحاوي، شرح معاني الآثار، ۲۲۵:۳ ۲- ديلمي، مسند الفردوس، ۲۵:۵، رقم: ۲۲۱۰

'' کلیساؤں کے متولیوں (بعنی یادریوں) کوقل نہ کرنا۔''

سا۔ امام ابن ابی شیبہ حضرت ثابت بن حجاج کلابی سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ لوگوں میں کھڑے ہوئے، اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان کی اور پھر فرمایا:

أَلا! لَا يُقُتَلُ الرَّاهِبُ فِي الصَّوْمَعَةِ. (١)

'' خبردار! عبادت گاہول میں موجود (غیر متحارب) یا دری کو قل نہ کیا جائے۔''

۷۰ امام بیمق حضرت سعید بن المسیب است روایت کرتے ہیں، حضرت ابو بکر صدیق اللہ کی مہم پر روانہ کرتے تو انہیں بطور وصیت فرماتے:

ولا تغرقن نخلا، ولا تحرقنها، ولا تعقروا بهيمة، ولا شجرة تثمر، ولا تهدموا بيعة، ولا تقتلوا الولدان، ولا الشيوخ، ولا النساء، وستجدون أقواما حبسوا أنفسهم في الصوامع فدعوهم، وما حبسوا أنفسهم له.

'' محجور کے باغات کو تباہ و برباد کرنا نہ اُنہیں جلانا، نہ کسی چو پائے کو ذخ کرنا، نہ کسی چول کوقتل کرنا نہ بوڑھوں کو، نہ کسی چھل دار درخت کو کاٹنا، نہ کوئی گرجا گرانا، نہ بچوں کوقتل کرنا نہ بوڑھوں کو، نہ عورتوں کو۔ عنقریبتم ایسے لوگوں کو پاؤ گے جنہوں نے اپنے آپ کوعبادت کا ہوں میں پابند کر رکھا ہوگا، پستم انہیں اور جس چیز کے لئے انہوں نے ایپنے آپ کو پابند کر رکھا ہے، چھوڑ دینا۔''

۵۔ اسی طرح کی دوسری روایت حضرت صالح بن کیسان سے مروی ہے جے امام بیمق نے روایت کیا ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق شے نے شام کی طرف لشکر روانہ کرتے

<sup>(</sup>۱) ابن أبي شيبة، المصنف، ٢: ٣٨٣، رقم: ٣٤ ٣٣١

<sup>(</sup>٢) بيهقى، السنن الكبرى، ٩: ٨٥، رقم: ٩٠ ٩٤١

ہوئے فرمایا:

إنكم ستجدون أقواما قد حبسوا أنفسهم فى هذه الصوامع، فاتركوهم وما حبسوا له أنفسهم، ولا تقتلوا كبيرا هرما، ولا امرأة، ولا وليدا، ولا تخربوا عمرانا، ولا تقطعوا شجرة إلا لنفع، ولا تعقرن بهيمة إلا لنفع، ولا تحرقن نخلا ولا تغرقنه، ولا تغدر، ولا تمثل، ولا تجبن، ولا تغلل. (۱)

''بے شکتم عنقریب ایسے لوگوں کو پاؤ کے جنہوں نے ان عبادت گاہوں میں اپنے آپ کو روک رکھا ہوگا، پستم انہیں اور جس چیز کے لئے انہوں نے اپنے آپ کو روک رکھا ہوگا، پستم انہیں اور جس چیز کے لئے انہوں نے اپنے آپ کو روک رکھا ہے، کو چھوڑ دینا۔ اور شخ فانی (ضعیف عمر رسیدہ یا قریب المرگ شخص)، عورت اور نیجے کوقتل نہ کرنا اور آبادی کو ویران نہ کرنا۔ بلا ضرورت درخت نہ کاٹنا اور نہ چوپائے کو ذیج کرنا اور کھجوروں کے باغات نہ جلانا اور نہ انہیں تباہ و برباد کرنا اور نہ غداری کرنا، نہ مُثلہ کرنا، نہ بردلی کرنا اور نہ مال غنیمت کی تقسیم میں دھوکہ بازی کرنا۔''

اِن واضح اَحکامات میں جہاں غیر مسلموں کے ندہبی رہنماؤں کو قتل کرنے کی ممانعت ہیں، وہاں اُن لوگوں کے خود ساختہ ندہبی تصورات اور نام نہاد جہاد کی کیا تعریف کی جائے گی جو مسلمان علاء و مشائخ کا قتل، مخالف مسلک کی مساجد کو جاہ کرنے اور مزارات و خانقا ہوں کو گرانا نہ صرف جائز سمجھتے ہیں بلکہ اس کا علی الاعلان اِرتکاب بھی کرتے ہیں۔ لیکن اس کے باوجود خود کو سنت کے پیروکار اور دوسروں کو بدعتی قرار دیتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) بيهقى، السنن الكبرى، ٩: • ٩، رقم: ١٤٩٢٩

## ۵۔ غیرمسلم تاجروں اور کاشت کاروں کے قتل کی ممانعت

اسلام دورانِ جنگ اور فتوحات کے بعد غیر مسلم معاشرے کے تاجروں (businessmen & traders) اور کاشت کاروں (farmers) کے قبل کا بھی صریح مخالف ہے کیونکہ ان کے ساتھ انسانی آبادیوں کی معیشت وابستہ ہے۔ اس کی وضاحت درج ذیل احادیث سے ہوتی ہے۔

ا۔ امام ابن الی شیبه اور امام بیمقی حضرت جابر بن عبد الله الله علیہ روایت کرتے ہیں:
کَانُو ا لَا یَقُتُلُو نَ تُجَّارَ الْمُشُو کِیْنَ. (۱)

''مسلمان کبھی بھی مشرک تاجروں کوقل نہیں کرتے تھے۔''

امام ابن ابی شیبه حضرت زید بن وجب سے بیان کرتے ہیں کہ اُن کے پاس
 حضرت عمر کا خط آیا جس میں آپ کے فرمایا تھا:

لَا تَغُلُّوا وَلَا تَغُدِرُوا، وَلَا تَقُتُلُوا وَلِيُدًا، وَاتَّقُوا اللهَ فِي الْفَلَّاحِينَ. (٢)

"مالِ غنیمت کی تقسیم میں دھوکہ نہ کرو، نہ غداری کرو، نہ بچوں کو قتل کرو۔ اور کسانوں کے معاملہ میں اللہ تعالیٰ ہے ڈرو۔"

امام بیہقی کی بیان کردہ روایت کے الفاظ یہ ہیں:

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن أبي شيبة، المصنف، ۲۰٬۸۸۳، رقم: ۳۳۱۲۹ ۲- بيهقي، السنن الكبرئ، ۱:۱۹، رقم: ۱۷۹۳۹ ۳- ابن آدم القرشي، الخراج، ۵۲:۱، رقم: ۱۳۳

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن أبي شيبة، المصنف، ۳۸۳:۲، رقم: ۳۳۱۲ ۲- ابن آدم القرشي، كتاب الخراج، ۵۲:۱، رقم: ۱۳۲

اتَّقُوْا اللهَ فِي الْفَلَّاحِينَ، فَكَلا تَقُتُلُوهُمُ. (١)

''کسانوں کے معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو،سوانہیں قتل نہ کرو''

سر علامه ابن القيم نے آپ الله ك حوالے سے يوقول بھى نقل كيا ہے:

فإنّ أصحاب النبي ﴿ لَيْهِمَ لَم يقتلوهم حين فتحوا البلاد، ولأنّهم لا يقاتلون، فاشبهوا الشيوخ والرهبان. (٢)

''صحابہ کرام ﷺ کا بیہ معمول تھا کہ وہ کسی علاقے کو فتح کر لینے کے بعد ان لوگوں (زراعت بیشہ افراد) کوقتل نہ کرتے کیونکہ وہ براہِ راست جنگ میں شریک نہ ہوتے تھے، پس وہ بوڑھوں اور مذہبی پیشواؤں کے حکم میں ہوتے تھے''

لا يقتل الحرّاث إذا عُلِمَ أنّه ليس مِنَ المقاتلة. (٣)

'' دورانِ جنگ زراعت پیشه افراد کوقتل نہیں کیا جائے گا، اگر بیمعلوم ہو کہ وہ جنگ میں عملاً شریک نہیں۔''

ابن قدامه المقدى نے بھى يہى قول اختيار كيا ہے:

فأمّا الفّلاح الذى لا يقاتل فينبغى ألّا يُقُتَلَ، لما رُوِيَ عن عمر بن الخطّاب الله قال: اتّقوا الله في الفّلاحين، الذين لا ينصبون لكم في الحرب.

<sup>(</sup>١) بيهقى، السنن الكبرى، ١:٩، رقم: ١٤٩٣٨

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، أحكام أهل الذمة، ١: ١٢٥

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، أحكام أهل الذمة، ١: ١٦٥

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة، المغنى، ٩: ٢٥١

''ان کسانوں اور مزارعوں کوقل کرنا جائز نہیں جو جنگ میں عملاً شریک نہ ہوں،
کیونکہ حضرت عمر بن خطاب کے سے مروی ہے کہ آپ کے فرمایا: ان
کسانوں اور مزارعوں کی نبیت اللہ سے ڈرو جو دورانِ جنگ تمہارے خلاف
لڑتے نہیں۔''

# ۲۔ غیرمسلم خدمت پیشه اُفراد کے قتل کی ممانعت

اسلام کے دیے گئے قوانینِ جہاد میں دورانِ جنگ خدمت پر مامور افراد کے قل کوبھی ممنوع قرار دیا گیا ہے۔

امام احمد بن حنبل، امام ابو داؤد، امام نسائی، امام ابن ملجه اور امام حاکم نے حضرت رباح بن رہیے ﷺ سے مروی حدیث بیان کی ہے، وہ فرماتے ہیں:

كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ اله

<sup>(</sup>۱) ١- أبو داؤد، السنن، كتاب الجهاد، باب في قتل النساء، ۵۳:۳، رقم:

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الجهاد، باب الغارة والبيات وقتل النساء
 والصبيان، ٩٣٨:٢، رقم: ٢٨٣٢

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣٨٨:٣، رقم: ٣٠ ٢١

٣- نسائي، السنن الكبرئ، ١٨٢٥ - ١٨٨١ ، رقم: ٨٦٢٥، ٨٦٢٥ ٥- حاكم، المستدرك، ١٣٣:٢، رقم: ٢٥٦٥

''ایک غزوہ میں ہم حضور نبی اکرم سے آئی کے ساتھ تھے کہ آپ سے آئی نے دیکھا کہ بہت سے لوگ کسی چیز کے پاس جمع ہیں۔ آپ سے ایک آدمی کو یہ دیکھنے کے لئے بھیجا کہ لوگ کس چیز کے پاس جمع ہوئے ہیں۔ اُس نے آکر بتایا: ایک مقتول عورت کے پاس۔ فرمایا: یہ ایسی عورت تو نہ تھی کہ اس سے جنگ کی جاتی ہوئے۔ میں کہ اگلے دستے کے کمانڈر جنگ کی جاتی ہوئے ہیں کہ اگلے دستے کے کمانڈر حضرت خالد بن ولید تھے۔ لہذا آپ سے ایک آدمی کو بھیجا اور فرمایا: خالد سے کہنا: (مشرکین کی) عورتوں اور لوگوں کی خدمت کرنے والوں کو ہرگز قبل قبل مت کرنا۔'' ایک روایت میں ہے: ''بچوں اور خدمت گاروں کو ہرگز قبل مت کرنا۔''

یہاں تک کہ مفتوحہ علاقے کے غیر مسلم افراد کے گھروں میں کام کاج کرنے والے غیر مسلم ملاز مین کو بھی نہ قتل کیا جاسکتا ہے، نہ ہی ان پر کسی قتم کا ٹیکس عائد کیا جاسکتا ہے۔ نہ ہی ان پر کسی قتم کا ٹیکس عائد کیا جاسکتا ہے۔ ان لوگوں کے معاملہ میں یہی شرعی حکم ہے، اسی بات کو علامہ ابن القیم نے عبد اللہ بن عمر کے حوالے سے بیان کیا ہے:

إنّ العبد محقون الدم فأشبه النساء والصبيان. (١)

'' گھروں میں کام کاج کرنے والے خدمت گار بھی عورتوں اور بچوں کی طرح مخفوظ الدم ہیں۔''

اور اسی طرح ابن المندر نے تمام اہلِ علم کا اجماع نقل کیا ہے کہ غیر مسلموں کے بوڑھوں، بیاروں، مختاجوں، عورتوں، بچوں اور بے روزگار افراد کی طرح ان کے زیردست ملازموں پر بھی کوئی ٹیکس عائد نہیں ہوگا۔(۲)

<sup>(</sup>١) ابن القيم، احكام أهل الذّمة، ١: ١٤٢

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، أحكام أهل الذَّمة، ١: ١٤٢

# 2۔ غیرمحارب غیرمسلموں کے تل کی ممانعت

اسلام انسانی خون کو کعبۃ اللہ کی حرمت سے زیادہ فضیلت کا سزادار سجھتا ہے، دورانِ جنگ بھی خونِ ناحق کی فرمت کی گئی ہے۔ دورانِ جنگ صرف انہی دشمنوں کو قتل کرنے کی اجازت ہے جو عملاً جنگ میں شریک ہوں جبکہ آبادی کا غیر محارب حصہ - جس میں بیار، معذور، گوشہ نشین افراد، بیچ، بوڑھے اور عورتیں شامل ہیں - قبال کی اجازت میں بیار، معذور، گوشہ کمہ کے موقع پر حضور نبی اکرم شریکھ نے جو ہدایات جاری فرما ئیں ان میں مذکور ہے کہ جو مقابلہ نہ کرے، جان بچا کر بھاگ جائے، اپنا دروازہ بند کرلے یا زخمی ہواس بر حملہ نہ کیا جائے۔

ا۔ امام مسلم حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ فتح مکہ کے دن حضور نبی اکرم مٹائی آغ فرمایا:

مَنُ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفُيَانَ فَهُوَ آمِنٌ، وَمَنُ أَلُقَى السِّلاَحَ فَهُوَ آمِنٌ، وَمَنُ أَلُقَى السِّلاَحَ فَهُوَ آمِنٌ، وَمَنُ أَغُلَقَ بَابَهُ فَهُوَ آمِنٌ.

'' بوشخص ابوسفیان کے گھر میں داخل ہو جائے گا اُسے امان ہے، جوشخص ہتھیار پھینک دے اُسے امان ہے اور جوشخص اپنے گھر کے دروازے بند کر لے اُسے بھی امان ہے۔''

ان تمام اقدامات سے امن کا عزم اور پیغام ظاہر ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب فتح مكة، ٣: ١٤٨٠، رقم: ١٤٨٠

٢- أبو داؤد، السنن، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب ما جاء في خبر مكة، ١٩٢:٣، وقم: ٣٠٢١

٣- بزار، المسند، ١٢٢:٣، رقم: ١٢٩٢

الـ مصنف عبد الرزاق میں روایت ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب ﷺ فرمایا کرتے تھے:

لَا يُذَفَّفُ عَلَى جَرِيُحص، وَلَا يُقُتَلُ أَسِيْرٌ، وَلَا يُتَبَعُ مُدُبِرٌ. (١) ''زخى كوفوراً قتل نه كياجائ، نه قيدى كوقتل كيا جائ اور نه بھا گنے والے كا تعاقب كيا جائے۔''

سال مصنف عبد الرزاق كى ايك اور روايت ميں حضرت جويبر بيان كرتے ہيں كه انہيں بنو اسد كى ايك عورت نے بتايا كه أس نے حضرت عمار كو حضرت على اللہ كے جگب جمل سے فارع ہونے كے بعد بياعلان كرتے ہوئے سنا:

ولا تذففوا على جريح، ولا تدخلوا دارا من ألقى السلاح فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن. (٢)

'' رخی کوفوراً قتل نه کرنا، اور کسی ایسے شخص کے گھر میں داخل نه ہونا جس نے اپنا اسلحہ چھینک دیا کیونکہ اُسے امان ہے اور جس نے اپنا دروازہ بند کر لیا وہ بھی مامون ہے۔''

## ۸۔ غیرمسلموں کے خلاف شب خون مارنے کی ممانعت

اسلامی قوانینِ جنگ میں ایک ضابطہ اخلاق بیہ بھی ہے کہ رات کے وقت دشمن پر حملہ نہیں کیا جائے گا تاکہ غیر حربی (non) حملہ نہیں کیا جائے گا تاکہ غیر حربی (combatant) لوگ - عورتیں، بوڑھے، مریض اور بیچ - اچا تک پریشان نہ ہوں اور ان کی نیند خراب نہ ہوجائے۔

<sup>(</sup>١) عبد الرزاق، المصنف، ١: ١٣٣، رقم: ١٨٥٩

<sup>(</sup>٢) عبد الرزاق، المصنف، ١: ١٢٣، وقم: ١٨٥٩١

#### صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں حضرت انس مل سے روایت ہے:

أَنَّ رَسُولَ اللهِ الل

''رسول الله طَنْ يَيَهُ رات كے وقت خيبر كے مقام پر پنچے۔ چنانچه آپ طَنْ يَهُمُ كَا معمول تقا كہ جب كسى جگه رات كو چننچ تو صبح ہونے تك ان لوگوں پر حمله نہيں كما كرتے تھے''

اس نبوی ضابطهٔ جنگ کوسامنے رکھ کر دہشت گردوں کی ان کارروائیوں کا تصور کریں جو اچانک ہنتی لبتی آبادیوں کو کھنڈرات میں بدل دیتے ہیں اور بیٹھے بٹھائے سیڑوں لوگ موت کے منہ میں چلے جاتے ہیں۔

## 9۔ غیرمسلموں کو آگ میں جلانے کی ممانعت

عہد جاہلیت میں لڑائی کے دوران اس قدر وحشانہ افعال سرزد ہوتے تھے کہ شدتِ انقام میں دشمن کو زندہ جلا دیا جاتا تھا۔ چنانچہ حضور نبی اکرم سُٹھی آئے جنگی قوانین میں بے شار اصلاحات کے ساتھ ساتھ آگ میں جلانے جیسی وحشانہ حرکت سے بھی منع فرما دیا۔

حضرت عبد الرحمٰن بن عبد الله نے اپنے والد سے روایت کیا ہے کہ ایک سفر میں

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، ۱۵۳۸: رقم: ۳۹۲۱

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب غزوة خيبر، ١٣٢٤:٣،
 رقم: ١٣٢٥

٣- ترمذي، السنن، كتاب السير، باب البيات والغارات، ١٢١:٣، رقم: ١۵۵٠

وہ رسول اللہ طَیْمَیَمَ کے ساتھ تھے۔ آپ طَیْمَیَمَ قضاے حاجت کے لئے تشریف لے گئے تو انہوں نے اس کے بچ پکڑ تو انہوں نے اس کے بچ پکڑ لیے تو انہوں نے اس کے بچ پکڑ لیے تو چڑیا اضطراب اور پریشانی میں پر بچھانے لگی۔ جب حضور نبی اکرم طَیْمَیَمَ واپس تشریف لائے آئے تو فرمایا:

مَنُ فَجَعَ هَذِهِ بِوَلَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا. (١)

''اسے اس کے بچوں کی وجہ سے کس نے تڑپایا ہے؟ اس کے بچے اسے لوٹا دو۔''

پھر آپ سُ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَ

إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنُ يُعَذِّبَ بِالنَّارِ إِلَّا رَبُّ النَّارِ. (٢)

''آگ کے ساتھ عذاب دینا آگ کے رب کے علاوہ کسی کے لئے جائز نہیں ہے۔''

اسلام نے جہاں چیوٹی جیسی مخلوق کو آگ میں جلانے سے منع کیا ہے تو وہاں انسانوں کو جلانے کی اجازت کس طرح دی جاسکتی ہے؟ اسی طرح حضور نبی اکرم ملی ہیں ہے انسانوں کو جلائے مہمات پر روانہ کرتے ہوئے صحابہ کرام ہوتا کید فرمائی کہ دشمن کو آگ میں جلا کر ہلاک نہ کرنا۔ (۳) مگر حالیہ بم دھاکوں اور خود کش حملوں میں عوامی مقامات، مساجد اور دفاتر

- (۱) أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، باب كراهية حرق العدو بالنار، ٣: ۵۵، رقم: ٢٧٤٥
- (٢) أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، باب كراهية حرق العدو بالنار، ٣: ٥٥، رقم: ٢٦٧٥
- (۳) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب الجهاد و السیر، باب لا یعذب بعذاب الله، ۳: ۹۸ ۱، رقم: ۲۸۵۳

میں معصوم لوگ آگ میں جل کر راکھ ہوتے ہیں، بچوں، بوڑھوں اور عورتوں کے جسم مکڑ کے مکڑ سے مکڑ سے ملائے ہوں تجب تو یہ ہے کہ اس قدر بہیانہ قتل کے بعد کوئی نام نہاد مسلمانوں کا گروہ اس کی ذمہ داری قبول کر لیتا ہے۔ جس سے دنیا میں یہ پیغام جاتا ہے کہ مسلمانوں کا تصور جہاد (نعوذ باللہ) اس قدر ظالمانہ اور بہیانہ ہے جبکہ حقیقت اس سے قطعاً مختلف ہے۔

### ۱۰۔ دشمنوں کے گھروں میں گھننے اور لوٹ مار کرنے کی ممانعت

مسلم فوج کو بلااجازت دشمنوں کے گھروں میں داخل ہونے کی بھی اجازت نہیں دی گئی۔ حالتِ جنگ میں بھی اسلام نے چادر اور چار دیواری کے تحفظ پر زور دیا، عورتوں اور بچوں کو مارنے پٹنے کی بھی اجازت نہیں اور بلا قیت کوئی چیز لے کر کھانا بھی ممنوع ہے۔

ا۔
سنن ابی داؤد میں مروی ہے کہ حضرت عرباض بن سار بیسلمی کے فرماتے ہیں:
ہم حضور نبی اکرم طرفیتھ کے ساتھ خیبر کے مقام پر اترے اور کتنے ہی صحابہ کرام کے آپ
طرفیتھ کے ساتھ تھے۔ خیبر کا سردار ایک مغرور اور سرکش آ دمی تھا۔ اس نے حضور نبی
اکرم طرفیتھ کی بارگاہ میں حاضر ہوکر کہا: کیا آپ کے لیے مناسب ہے کہ آپ ہمارے
گدھوں کو ذریح کریں، ہمارے کھلوں کو کھائیں اور ہماری عورتوں کو پیٹیں؟ حضور نبی
اکرم طرفیتھ ناراض ہوئے اور فرمایا: اے ابن عوف! اپنے گھوڑے پر سوار ہو کر یہ منادی
کردو کہ جنت حلال نہیں ہے مگر ایمان والے کے لیے اور نماز کے لیے جمع ہوجاؤ۔ راوی کا بیان ہے کہ لوگ جمع ہوگئے تو آپ طرفیتھ نے انہیں نماز پڑھائی۔ پھر آپ طرفیتھ کھڑے

۳۰۰۰۰ ۲۰ ترمذی، السنن، کتاب السیر، باب: (۲۰)، ۴: ۱۳۵، رقم:

٣- أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، باب كراهية حرق العدو بالنار،
 ٣: ٥٣، رقم: ٢٢٧٣

#### ہوئے اور فرمایا:

أَيُحُسَبُ أَحَدُكُمُ مُتَّكِنًا عَلَى أَرِيكَتِهِ قَدُ يَظُنُّ أَنَّ اللهَ لَمُ يُحَرِّمُ شَيئًا إِلَّا مَا فِي هَذَا الْقُرُآنِ؟ أَلا وَإِنِّي وَاللهِ قَدُ وَعَظُتُ وَأَمَرُتُ وَنَهَيْتُ عَنُ أَشُياءَ إِنَّهَا لَمِثُلُ الْقُرُآنِ أَوُ أَكْثَرُ. وَإِنَّ اللهَ ﷺ لَمُ يُحِلَّ لَكُمُ أَنُ عَنُ أَشُياءَ إِنَّهَا لَمِثُلُ الْقُرُآنِ أَوُ أَكْثَرُ. وَإِنَّ اللهَ ﷺ لَمُ يُحِلَّ لَكُمُ أَنُ تَدُخُلُوا بُيُوتَ أَهُلِ الْكِتَابِ إِلَّا بِإِذُنٍ، وَلا ضَرُبَ نِسَائِهِمُ، وَلا أَكُلَ ثِمَارِهُمُ. (1)

'' کیا تم میں سے کوئی اپنی مند پر ٹیک لگا کر یہ سجھتا ہے کہ اللہ تعالی نے کوئی چیز حرام قرار نہیں دی مگر وہی جن کا ذکر قرآن مجید میں ہے۔ آگاہ ہوجاؤ، خدا کی فتم، میں نے نصیحت کرتے ہوئے، حکم دیتے ہوئے اور بعض چیزوں سے منع کرتے ہوئے جو بھی کہا ہے وہ قرآن کی طرح ہے بلکہ ان کی تعداد قرآنی امور سے زیادہ ہے۔ اللہ تعالی نے تمہارے لیے یہ جائز نہیں رکھا ہے کہ اہل کتاب کی اجازت کے بغیر ان کے گھروں میں داخل ہو، نیز ان کی عورتوں کو پیٹینا اور ان کے بھلوں کو کھانا بھی حلال نہیں ہے۔''

۲۔ اسلام سے قبل دورِ کفر و جاہلیت میں محض مال و دولت کے حصول کے لئے بھی عرب جنگہولڑائی چھٹر دیا کرتے تھے۔ تجارتی قافلوں کولوٹنا بعض قبائل کا معمول بن چکا تھا لیکن اسلام نے اس زیادتی کوتختی سے ختم کر دیا۔ ایک غزوہ میں چندلوگوں نے مسافروں کو لوٹنا چاہا تو حضور نبی اکرم مٹھ ایکٹی نے انہیں شختی سے منع کر دیا۔

<sup>(</sup>۱) ۱- أبو داود، السنن، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات، ٣: ١٤٠، رقم: ٣٠٥٠ ٢- بيهقي، السنن الكبرئ، ٩: ٣٠٠٨، رقم: ١٨٥٠٨ ٣- ابن عبد البر، التمهيد، ١: ١٣٩

حضرت معاذ بن انس علی سے مروی ہے کہ ایک غزوہ میں حضور رحمتِ عالم علی ایک غزوہ میں حضور رحمتِ عالم علی ہائی ہے ہمراہ شرکت کی سعادت نصیب ہوئی۔ بعض لوگوں نے دوسروں کے راستے کو تنگ کیا اور راہ چلتے مسافروں کولوٹنا شروع کر دیا۔ آقاے دوجہاں میں ہے کہ کا علان کروایا: آپ سائی ہے ایک صحابی کو بھیج کر اعلان کروایا:

أَنَّ مَنُ ضَيَّقَ مَنْزِلًا أَوُ قَطَعَ طَرِيقًا فَلَا جِهَادَ لَهُ. (١)

''جو شخص دوسروں کو گھروں میں گس کر ننگ کرے یا راستوں میں لوٹ مار کرے اس کا بیر (دہشت گردانہ)عمل جہادنہیں کہلائے گا۔''

گویا اللہ کی راہ میں لڑنے والے اگر لوٹ مار کرنے اور گھروں میں گھس کر لوگوں کو ہراساں کرنے کئیں،عوام الناس کے لئے ان کاعمل باعثِ آزار بننے گئے تو راہِ حق میں جانیں قربان کرنے کاعظیم جذبہ بھی بارگاہ خداوندی میں مستر دکر دیا جائے گا اور بیٹل جہادنہیں بلکہ فعلِ حرام قرار یائے گا۔

# اا۔ مثمن کے مویشیوں، فصلوں اور اَملاک کو نقصان پہنچانے

### کی ممانعت

اسلام نہ خون ناحق کی اجازت دیتا ہے اور نہ دشمن کی سرزمین پر کھلی تباہی و بربادی کا خواہاں ہے۔ اسلام امن اور اصلاح کا دائی ہے اس لئے حالتِ جنگ میں بھی اس بات کا خیال رکھا جاتا ہے کہ نہ کھیتیاں برباد ہوں، نہ پھل دار درخت کا لے جا کیں اور نہ الملاک کونذر آتش کیا جائے۔

اس حوالے سے امام ترفدی نے حضرت ابوبکر صدیق کا پی قول نقل کیا ہے:

<sup>(</sup>۱) أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، بَابُ مَا يُؤْمَرُ مِنُ انْضِمَامِ الْعَسُكُرِ وَسَعَتِه، ٣: ١٩، رقم: ٢٩٢٩

وَنَهَى أَبُو بَكُرٍ الصِّدِّيقُ أَنُ يَقُطَعَ شَجَرًا مُثُمِرًا أَوُ يُخَرِّبَ عَامِرًا، وَعَمِلَ بِذَلِكَ الْمُسُلِمُونَ بَعْدَهُ. <sup>(١)</sup>

'' حضرت ابوبکر صدیق ﷺ نے (دورانِ جنگ) کچل دار درخت کاٹنے یا عمارت کو تباہ کرنے سے منع فرمایا اور آپ کے بعد بھی مسلمان اسی پرعمل پیرا رہے۔''

اسی مضمون کی احادیث موطا امام مالک، مصنف عبد الرزاق، مصنف ابن ابی شیبه اورسنن بیهق میں آئی ہیں جن میں حضور علیه الصلوة والسلام نے صراحناً درخت کا شنے سے منع فرمایا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ترمذى، السنن، كتاب السير، بَابُ فِي التَّحُرِيقِ وَالتَّخُرِيبِ، ٣٠: ١٢٢، رقم: ١۵۵٢

 <sup>(</sup>۲) ا- مالك، الموطأ، كتاب الجهاد، باب النهي عن قتل النساء والولدان في الغزو، ٣٣٤:٣٣٤، رقم: ٩٢٥

٢ عبد الرزاق، المصنف، ٩٤٥ و ١ ، رقم: ٩٣٤٥

٣- ابن أبي شيبة، المصنف، ٣٨٣:١، رقم: ٢١ ٣٣١

٣- بيهقي، السنن الكبرئ، ٩:٩، • ٩، رقم: ٢٩ ١٤، ١٩٢٩

۵ مروزی، مسند أبی بكر: ۲۹-۲۲، رقم: ۲۱

''میں تہہیں دس چیزوں کی وصیت کرتا ہوں: کسی بچے، عورت، بوڑھے اور بیار کو ہران ہرگرفتل نہ کرنا، اور نہ ہی کوئی پھل دار درخت کا ٹنا، اور نہ ہی کسی آباد گھر کو ویران کرنا، اور نہ ہی کسی بھیڑ اور اونٹ کی کونچیں کا ٹنا مگر کھانے کے لئے (جتنی ضرورت ہو شرعی طریقے کے مطابق ذرج کرلینا)، اور تھجوروں کے بودوں کومت کا ٹنا نہ انہیں جلانا، اور مالِ غنیمت کوتقسیم کرنے میں دھوکہ نہ کرنا اور نہ ہی بزدل ہونا۔''

#### سار امام ابن شیبه حضرت مجامد سے مروی روایت بیان کرتے ہیں:

لَا يُقُتَلُ فِي الْحَرُبِ الصَّبِيُّ، وَلَا امْرَأَةٌ وَلَا الشَّيْخُ الْفَانِي، وَلَا يُخُرَقُ الشَّيْخُ الْفَانِي، وَلَا يُخُرَقُ الطَّعَامُ، وَلَا النَّخُلُ وَلَا تُخُرَبُ الْبُيُونُ وَلَا يُقُطَعُ الشَّجَرُ الْمُثْمِرُ. (١)

"جنگ میں کسی بچے، عورت یا شخ فانی کوقتل نہ کیا جائے اور نہ ہی کھانے اور کھور کے درختوں کو جلایا جائے، اور نہ ہی گھروں کو ویران کیا جائے اور نہ ہی کھی دار درختوں کو کاٹا جائے۔"

اسی طرح کی ایک اور روایت میں حضرت عبد اللہ بن عمر بیان کرتے ہیں
 کہ جب حضرت ابو بکر صدیق کے نشکر کوشام کی طرف روانہ کیا تو اس کے ساتھ تقریباً
 دومیل جلے اور اہل لشکر کو مخاطب کر کے فرمایا:

أوصيكم بتقوى الله، لا تعصوا ولا تغلوا، ولا تجبنوا، ولا تغرقوا نخلا، ولا تحرقوا شجرة نخلا، ولا تحرقوا زرعا، ولا تحبسوا بهيمة، ولا تقطعوا شجرة مثمرة، ولا تقتلوا شيخا كبيرا، ولا صبيا صغيرا.

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة، المصنف، ٢: ٣٨٣، رقم: ٣٣١٢٢

<sup>(</sup>۲) مروزی، مسند أبی بکر: ۲۹–۷۲، رقم: ۲۱

''میں تہمیں اللہ تعالی سے ڈرنے کی وصیت کرتا ہوں، (اور یہ که) نافر مانی نه کرنا، بردلی نه کرنا، کھیور کے پودوں کو تباہ نه کرنا، کھیتیاں نه جلانا، چوپایوں کو قید کرنا، کھیتیاں نه جلانا، چوپایوں کو قید کرنا کہ کہ نه رکھنا، کسی کھیل دار درخت کو نه کاٹنا اور کسی شیخ فانی کوفتل کرنا نه کسی چھوٹے بیچے کو۔''

۵۔ عاصم بن کلیب نے اپنے والد ماجد سے روایت کیا ہے کہ ایک انصاری نے بیان کیا: ہم ایک سفر میں رسول اللہ میں گئے کے ساتھ نکلے تو لوگوں کو کھانے پینے کی بڑی ضرورت پیش آئی اور دفت کا سامنا کرنا پڑا۔ پس انہیں بکریاں ملیں تو انہیں لوٹ کر ذرج کر لیا۔ کھانے کی ہانڈ یوں میں ابال آرہا تھا کہ کمان سے ٹیک لگائے ہوئے رسول اللہ میں بنا اور اپنی کمان سے ہماری ہانڈیوں کو الثنا شروع کر دیا اور گوشت کومٹی میں ملانا شروع کر دیا۔ پھر فرمایا:

إِنَّ النُّهُبَةَ لَيُسَتُ بِأَحَلَّ مِنَ الْمَيْتَةِ. (١)

''لوٹ مار ( کا کھانا) مردار جانوروں کے گوشت سے زیادہ حلال نہیں ہے۔''

کس قدر احتیاط، اصول پیندی اور اعلی سیرت و کردار کا مظاہرہ ہورہا تھا۔ محافِ جنگ تھا یا طویل سفر کے دوران بھوک کی شدت کی حالت، دنیا کا کوئی بھی عسکری قائد، فرہبی رہنما یا روحانی مربی اسنے صاف ستھرے، مضبوط اور پاکیزہ کردار کا بینمونہ پیش نہیں کرسکتا۔ اسی تربیت کا اثر تھا کہ بھوک سے نٹرھال صحابہ کے سامنے گوشت سے اُبلتی ہوئی ہانٹریاں مٹی پر الٹا دی گئیں اور پیکرانِ صبر و رضا نے خاموثی کے ساتھ حضور نبی اگرم مٹھیتھ کے فیصلے کے سامنے سرتعلیم خم کئے رکھا۔

اس موقع پر آپ سٹھیٹے نے جو کلمات ارشاد فرمائے وہ انسانیت کے لئے ایک

<sup>(</sup>۱) ۱- أبو داود، السنن، كتاب الجهاد، بَابُ فِي النَّهُي عَنِ النَّهُمَى إِذَا كَانَ فِي الطَّعَامِ قِلَّةٌ فِي أَرْضِ الْعَدُو، ٣: ٢٧، رقم: ٢٤٠٥ ٢- بيهقى، السنن الكبرئ، ٩: ٢١، رقم: ٢٤٨٩

انمول تخفہ تھے۔ لوٹ مار کے رزق کو مردار جانور سے زیادہ ناپاک قرار دینا ان لوگوں کے لئے ایک لمحد فکرید ہے جو آئے روز لوٹ مار اور بنک ڈکیتیاں کرکے دہشت گردی کی کارروائیوں کے لئے رقم جمع کرتے ہیں۔

#### خلاصه بحث

درج بالا تصریحات سے یہ بات خوب واضح ہوتی ہے کہ جب اسلام پر جنگ مسلط کر دی جائے یا مسلمانوں کو جارحیت کا نشانہ بنایا جائے اور جواب میں اسلامی ریاست کی فوج با قاعدہ جہاد میں مصروف ہوتو ایسے حالات میں بھی عورتوں، بچوں اور خدمت گزاروں کوتل نہیں کیا جا سکتا۔ یہی نہیں بلکہ دوران جنگ فصلوں کو بناہ کرنے، عمارتوں کو مسمار کرنے، عبادت گاہوں کو نقصان پہنچانے اور لوٹ مار سے بھی منع کیا گیا ہے۔ جو اسلام دوران جہاد بھی ان امور کی اجازت نہیں دیتا اس کے نزدیک ایسے مسلمانوں یا غیر مسلموں کو جو براہ راست جارحیت میں ملوث نہ ہوں، پُر امن طریقے سے اپنے گروں اور شہروں میں مقیم ہوں، کاروبار میں مصروف ہوں، سفر کر رہے ہوں یا مساجد میں مصروف عبادت ہوں۔ حوازت دی جاسکتی ہے؟ البذا یہ عبادت ہوں۔ وجشت گردی کے ذریعے تارائی کارروائیاں اِسلامی تعلیمات کے سراسر منافی اور قرآن و حدیث سے صرت کے اِنحراف ہیں۔

باب بنجم

غیر مسلموں کے جان و مال اور عبادت گاہوں کا تحفظ

فصل اَوّل

عہدِ رسالت مآب طبی اور عہدِ خلفا ہے راشدین میں غیرمسلم شهریوں کا تحفظ

ذیل میں ہم جائزہ لیں گے کہ حضور نبی اکرم مٹھیھیے اور خلفاے راشدین کے ادوار میں غیر مسلم شہریوں کے جان و مال اور عزت و آبرو کی حفاظت کا انتظام کیسا تھا۔

# ا عهد رسالت ماب طلق الله مين غيرمسلم شهر بول كالتحفظ

غیر مسلموں کے حقوق کا تحفظ جس انداز میں عہد رسالت مآب سٹھیکٹے میں کیا گیا اس کی نظیر پوری انسانی تاریخ میں نہیں ملتی۔ حضور سٹھیکٹے نے اپنے مواثیق، معاہدات اور فرامین کے ذریعے اس تحفظ کو آئینی اور قانونی حیثیت عطا فرما دی تھی۔ عہدِ نبوی میں اہلِ نجران سے ہونے والا معاہدہ نہ بی تحفظ اور آزادی کے ساتھ ساتھ جملہ حقوق کی حفاظت کے نصور کی عملی وضاحت کرتا ہے۔ اِسے امام ابو عبید قاسم بن سلام، امام حمید بن زنجویہ ابن سعد اور بلاذری سب نے روایت کیا ہے۔ اِس میں حضور نبی اکرم سٹھیکٹے نے یہ تحریری فرمان جاری فرمایا تھا:

وَلِنَجُوانَ وَحَاشِيَتِهَا ذِمَّةُ اللهِ وَذِمَّةُ مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ رَسُولِ اللهِ، عَلَى دِمَائِهِمُ وَأَنْفُسِهِمُ وَمَلَّتِهِمُ وَمَلَّتِهِمُ وَأَمُوالِهِمُ وَمِلَّتِهِمُ وَرهبانيتهم وَمَائِهِمُ وَأَنْفُسِهِمُ وَعَائِبِهِمُ وَمَائِبِهِمُ وَشَاهِدِهِمُ وَغَيُرِهِمُ وَبَعُثِهِمُ وَأَمْثِلَتِهِمُ، لَا يُغَيَّرُ مَا تَعُنُوهِمُ وَأَمْثِلَتِهِمُ، لَا يُفْتَنُ أَسُقُفٌ مَا كَانُوا عَلَيْهِ، وَلَا يُعْتَرُ حَقُّ مِنُ حُقُوقِهِمُ وَأَمْثِلَتِهِمُ، لَا يُفْتَنُ أَسُقُفٌ مِن أَسُقُفٌ مِن أَسُقُفَيَتِهِ، وَلا واقف مِن وقافيته، عَلَى مَا تَحُتَ أَيْدِيهُمُ مِن قَلِيل أَو كَثِير، وَلَيْسَ عَلَيْهِمُ رَهَقُ. (1)

<sup>(</sup>١) ١- اين سعد، الطبقات الكبرى، ١: ٢٨٨، ٣٥٨

''اللہ اور اُس کے رسول محمد سُنْ اِلَیْمَ ، اہلِ نجران اور ان کے حلیفوں کے لیے اُن کے خون، ان کی جانوں، ان کے مدہب، ان کی زمینوں، ان کے اموال، ان کے مرہور اور غیر موجود افراد، ان کے مویشیوں کے راہبوں اور پادریوں، ان کے موجود اور غیر موجود افراد، ان کے مویشیوں اور قافلوں اور اُن کے استھان (مذہبی ٹھکانے) وغیرہ کے ضامن اور ذمہ دار ہیں۔ جس دین پر وہ ہیں اس سے ان کو نہ پھیرا جائے گا۔ ان کے حقوق اور اُن کی عبادت گاہوں کے حقوق میں کوئی تبدیلی نہ کی جائے گا۔ ان کے حقوق اس کو، نہ کسی راہب کو، نہ کسی سردار کو اور نہ کسی عبادت گاہ کے خادم کو - خواہ اس کا عہدہ معمولی ہو یا بڑا – اس سے نہیں ہٹایا جائے گا، اور ان کو کوئی خوف و خطر نہ ہوگا۔'

امام حمید بن زنجویہ نے بیان کیا ہے کہ حضور ﷺ کے وصال مبارک کے بعد بھی عہد صدیقی میں یہی معاہدہ نافذ العمل رہا، پھرعہد فاروقی اور عہدعثانی میں حالات کی تبدیلی کے پیش نظر پچھ ترامیم کی گئیں مگر غیر مسلموں کے مذکورہ بالاحقوق کی حفاظت و ذمہ داری کا وہی عمل کامل روح کے ساتھ برقر ار رہا۔

اِسی طرح حضور نبی اکرم ﷺ نے فتح خیبر کے موقع پر بھی یہود کے اموال و املاک کے بارے میں اعلان فرمایا، جسے امام احمد، امام ابو داؤد، امام طبرانی اور دیگر ائمہ حدیث وسیر نے روایت کیا ہے:

عَنُ خَالِدِ بُنِ الْوَلِيدِ ﴿ مَا اللَّهِ عَنُونَا مَعَ رَسُولِ اللهِ سُ اللَّهِ عَزُواَ عَنُواَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنُواَ اللهِ عَنُواَ اللهِ عَنُواَ اللهِ عَنُواَ اللَّهِ عَنُواَ السَّالَاةُ. خَيْبَرَ، فَأَمَرَنِي أَنْ أُنَادِيَ الصَّلاةُ.

<sup>----</sup> ٢- أبو يوسف، كتاب الخراج: ٨٨

٣- أبو عبيد قاسم، كتاب الاموال: ٢٣٨، ٢٣٥، رقم: ٣٠٥ م- أبو عبيد قاسم، كتاب الاموال: ٣٣٩، ٥٥٠، رقم: ٢٣٢

۵- بلاذرى، فتوح البلدان: • ٩

..... ثُمَّ قَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمُ قَدُ أَسُرَعُتُمُ فِي حَظَائِرِ يَهُودَ. أَلا! لَا تَحِلُّ أَمُوالُ الْمُعَاهَدِينَ إلَّا بحَقِّهَا. (١)

"حضرت خالد بن ولید ﷺ بیان کرتے ہیں کہ وہ حضور نبی اکرم ﷺ کے ساتھ غزوہ خیبر میں موجود سے الوگ (مجاہدین) جلدی میں یہود کے بندھے ہوئے جانور بھی لے گئے۔ آپ شہر آپ شہر نے ان اے لوگو! تم جلدی میں یہود کے فرمایا۔ ۔۔۔۔ نماز کے بعد آپ شہر اول اسلام شہر یوں بندھے ہوئے جانور بھی لے گئے ہو۔ خبرادار! سوائے حق کے غیر مسلم شہر یوں کے اموال سے لینا حلال نہیں ہے۔''

یمی روایت ان الفاظ کے ساتھ بھی آئی ہے:

أَلا! وَإِنَّى أُحَرِّمُ عَلَيْكُمُ أَمُوالَ الْمُعَاهِدِينَ بِغَيْرِ حَقِّهَا. (<sup>٢)</sup>

''خبردار! میں تم پر غیر مسلم اقلیتوں کے اُموال پر ناحق قبضہ کرنا حرام کرتا ہوں۔''

امام دارقطنی نے ان الفاظ سے اس روایت کو بیان کیا ہے کہ حضرت خالد بن ولید کے فرمایا:

حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ سُمُنَيَّمَ يَوُمَ خَيْبَرَ أَمُوالَ الْمُعَاهَدِينَ. (٣)

<sup>(</sup>١) ١- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٨٩، رقم: ١٢٨٢٢

٢- أبو داود، السنن، كتاب الأطعمة، باب النهى عن أكل السباع،
 ٣٥٢، رقم: ٣٠٠٧

٣- ابن زنجويه، كتاب الأموال: ٣٧٩، رقم: ١١٨

<sup>(</sup>٢) ١- طبراني، المعجم الكبير، ٣: ١١١، رقم: ٣٨٢٨

٢- ابن زنجويه، كتاب الاموال : ٣٨٠، رقم: ٢١٩

<sup>(</sup>٣) دارقطنی، السنن، ٣: ٢٨٧، رقم: ٩٣

''حضور نبی اکرم ﷺ نے غزوہ خیبر کے موقع پر غیرمسلم شہریوں کے اموال پر قبضہ کرنا حرام قرار دے دیا۔''

دورِ نبوی ﷺ میں ان معاہدات، دستاویزات اور اعلانات سے اقلیتوں کے حقوق کا درج ذیل خاکہ سامنے آتا ہے:

ا۔ اسلامی حکومت کے تحت رہنے والی غیر مسلم رعایا کو مساوی قانونی حقوق حاصل ہوتے ہیں۔

۲۔ ان کے مذہب سے کسی قشم کا تعرض نہیں کیا جا سکتا۔

سا۔ ان کے اموال، جان اور عزت و آبرو کی حفاظت مسلمانوں ہی کی طرح اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہوتی ہے۔

۷۰۔ اسلامی حکومت انہیں انتظامی اُمور کے عہدے - جس قدر وہ اہلیت و استحقاق رکھیں - تفویض کر سکتی ہے۔

2۔ اپنے نہ ہبی نمائندے اور عہدے دار وہ خود متعین کرنے کے مجاز ہوتے ہیں، ان کی عبادت گاہیں قابل احترام ہیں اور انہیں مکمل تحفظ حاصل ہے۔

# ۲۔ عہدِ صدیقی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت

غیر مسلم شہر یوں کے جان و مال کی حفاظت کا بیا اہتمام صرف پیغیر اسلام ﷺ کی زندگی تک ہی محدود نہیں رہا بلکہ حضور نبی اکرم ﷺ کی حیات ظاہری کے بعد خلفائے راشدین کے دور میں بھی بیسلسلہ جاری رہا۔اس کی تفصیل کچھ یوں ہے:

ا۔ سیدنا صدیق اکبر کے دور خلافت میں غیر مسلم شہر یوں کو مسلمانوں ہی کی طرح حقوق اور تحفظ حاصل تھا۔ آپ کے دور میں جب اسلامی لشکر روانہ ہوتا تو آپ سپہ سالار کو حسب ذیل احکام اور ہدایات ارشاد فرماتے:

وَلَا تُفُسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَلَا تَعُصُوا مَا تُؤُمَرُونَ ..... وَلَا تَعُرِقُنَّ نَخُرِقُنَّ نَخُرِقُنَّ الْخُرِقُنَّ الْخُرَةُ تَثُمِرُ، وَلَا نَخُلُوا بَهِيْمَةً وَلَا شَجَرَةً تَثُمِرُ، وَلَا تَعُدِمُوا بِيُعَةً، وَلَا تَقُتُلُوا الْوِلْدَانَ وَلَا الشُّيُوخَ وَلَا النِّسَاءَ. وَسَتَجِدُونَ أَقُوامًا حَبَسُوا أَنْفُسَهُمُ فِي الصَّوَامِعِ، فَدَعُوهُمُ، وَمَا حَبَسُوا أَنْفُسَهُمُ لَقِي الصَّوَامِعِ، فَدَعُوهُمُ، وَمَا حَبَسُوا أَنْفُسَهُمُ لَقَي الصَّوَامِعِ، فَدَعُوهُمُ، وَمَا حَبَسُوا أَنْفُسَهُمُ لَهُ. (۱)

''خبردار! زمین میں فساد نہ مچانا اور احکامات کی خلاف ورزی نہ کرنا۔ .....کھبور کے درخت نہ کاٹنا اور نہ انہیں جلانا، چو پایوں کو ہلاک نہ کرنا اور نہ بھلدار درختوں کو کاٹنا، کسی عبادت گاہ کومت گرانا اور نہ ہی بچوں، بوڑھوں اور عورتوں کو قتل کرنا۔ تہہیں بہت سے ایسے لوگ ملیں گے جنہوں نے گرجا گھر وں میں اپنے آپ کومجبوں کر رکھا ہے اور دنیا سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے، انہیں ان کے حال پر چھوڑ دینا۔'

۲۔ علامہ حسام الدین ہندی نے "کنز العمال" میں مذکورہ روایت کونقل کرتے ہوئے ان الفاظ کا اضافہ کیا ہے:

وَلَا مَرِيُضًا وَلَا رَاهِبًا. (٢)

''اور نه کسی مریض کو اور نه ہی کسی پادری کوتل کرنا۔''

س۔ سیدنا صدیق اکبر کے نزید بن ابی سفیان کو شام بھیجے ہوئے جو

<sup>(</sup>۱) ١- بيهقى، السنن الكبرى، ٩: ٨٥

٢- مالك، الموطا، ٢: ٣٣٨، رقم: ٢٢٩

سرعبد الرزاق، المصنف، ٥: ٩٩ ا

٣- هندى، كنز العمال، ١: ٢٩٦

۵- ابن قدامه، المغنى ، ۸: ۳۵۱، ۳۵۲، ۲۷۷

<sup>(</sup>٢) هندي، كنز العمال، ٣: ٣٤٣، رقم: ٩ • ١١٣

احکامات صادر فرمائے، ان میں آپ نے بیجی تھم فرمایا تھا:

وَلَا تَهُدِمُوا بِيُعَةً ..... وَلَا تَقْتُلُوا شَيْخًا كَبِيْرًا، وَلَا صَبِيًّا وَلَا صَغِيْرًا وَلَا امْرَأَةً. (١)

''اور عیسائیوں کی عبادت گاہوں کو منہدم نہ کرنا ..... اور نہ بوڑھوں کو قتل کرنا، نہ بچوں کو، نہ چھوٹوں کو اور نہ ہی عورتوں کو (قتل کرنا)۔''

الم حضرت ثابت بن الحجاج الكلائي بيان كرتے بين كه سيدنا صديق اكبر الله في في خطبه ديتے ہوئے ارشاد فرمایا:

أَلا! لَا يُقُتَلُ الرَّاهِبُ فِي الصومعة. (٢)

'' خبر دار! کسی گرجا گھر کے پادری کونل نہ کیا جائے۔''

حضرت خالد بن ولید کے جب خلیفہ اوّل سیدنا ابو بکر صدیق کے حکم پر
 ومشق اور شام کی سرحدوں سے عراق اور ایران کی طرف لوٹے تو راستے میں باشندگان
 عانات کے ساتھ یہ معاہدہ کیا کہ:

- (۱) ان کے گرجے اور خانقامیں منہدم نہیں کی جائیں گی۔
- (۲) وہ ہماری نماز پڑگانہ کے سواہر وقت اپنا ناقوس بجا سکتے ہیں، ان پر کوئی پابندی نہیں ہوگی۔
  - (۳) وه اپنی عید پرصلیب نکال سکتے ہیں۔<sup>(۳)</sup>

<sup>(</sup>۱) هندی، کنز العمال، ۳: ۲۵۵، رقم: ۱۱۳۱۱

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن أبي شيبة، المصنف، ۲: ۳۸۳، رقم: ۳۳۱۲۷ ۲- هندي، كنز العمال، ۳: ۳۷۲

<sup>(</sup>m) أبو يوسف، كتاب الخراج: ١٥٨

### ٣ - عهدِ فاروقی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت

عہد فاروقی میں بھی غیر مسلم شہریوں کے تحفظ اور حقوق کے ساتھ ساتھ نفس انسانی کے احترام اور وقار میں اس قدر اضافہ ہوا کہ مفتوحہ علاقوں کے غیر مسلم شہری اسلامی ریاست میں اپنے آپ کو زیادہ محفوظ اور آزاد سمجھتے تھے۔ اس کا اعتراف مشہور مستشرق (orientalist) منگمری واٹ (Montgomery Watt) نے بھی کیا ہے:

The Christians were probably better off as *dhimmis* under Muslim Arab rulers than they had been under the Byzantine Grees.<sup>(1)</sup>

''عیسائی، عرب مسلم حکمرانوں کے دورِ اقتدار میں بطور غیر مسلم شہری اپنے آپ کو بونانی بازنطینی حکمرانوں کی رعیت میں رہنے سے زیادہ محفوظ اور بہتر سیجھتے تھے''

حضرت عمر فاروق ﷺ کے دورِ حکومت میں غیر مسلم شہریوں کے حقوق کے تحفظ کا اندازہ ہمیں آپ ﷺ کے حسبِ ذیل ارشادات اور معمولات سے ہوتا ہے:

ا۔ حضرت عمر شے نے شام کے گورز حضرت ابو عبیدہ شکو جو فرمان کھا اس میں منجملہ دیگر احکام کے ایک بیہ بھی درج تھا:

وَامُنَعِ الْمُسْلِمِيْنَ مِنُ ظُلُمِهِمُ وَالْإِضُرَارِ بِهِمُ وَأَكُلِ أَمُوَالِهِمُ إِلَّا بِحِلِّهَا. (٢)

''(تم بحثیت گورز) مسلمانوں کو غیر مسلم شہریوں پر ظلم کرنے اور انہیں ضرر پہنچانے اور ناجائز طریقہ سے ان کے مال کھانے سے تختی کے ساتھ منع کرو۔''

<sup>(1)</sup> Watt, Islamic Political Thought, p. 51.

<sup>(</sup>٢) أبو يوسف، كتاب الخراج: ١٥٢

۲۔ حضرت عمر بن الخطاب کا مید معمول تھا کہ جب بھی ان کے پاس اسلامی ریاستوں سے کوئی وفد آتا تو آپ اس وفد سے غیر مسلم شہریوں کے اُحوال دریافت فرماتے کہ کہیں کسی مسلمان نے انہیں کسی قتم کی کوئی تکلیف تو نہیں پہنچائی؟ اِس پر وہ کہتے: ہم اور پچھنہیں جانتے مگر مید کہ ہرمسلمان نے اس عہد و پیان کو پورا کیا ہے جو ہمارے اور مسلمانوں کے درمیان موجود ہے۔ (۱)

سا۔ حضرت عمر کو اپنی زندگی کے آخری کھے تک اقلیتوں کا خیال تھا حالانکہ ایک اقلیتی فرقہ ہی کے فرد نے آپ کوشہید کیا۔ اس کے باوجود آپ کے ارشاد فر مایا:

أُوصِى الْخَلِيُفَةَ مِنُ بَعُدِى بِذِهَّةِ اللهِ وَذِهَّةِ رَسُولِهِ اللهِ أَنُ يُوفَى لَهُ مِنُ بَعُدِى بِذِهَّةِ اللهِ وَذِهَّةِ رَسُولِهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ ا

"میں اپنے بعد والے خلیفہ کو اللہ اور اس کے رسول سلطی آئے خدمہ میں آنے والے غیر مسلم شہر یوں کے بارے میں یہ وصیت کرتا ہوں کہ ان سے کیے ہوئے عہد کو پورا کیا جائے، ان کی حفاظت کے لیے بوقت ضرورت لڑا بھی جائے اور اُن پر اُن کی طاقت سے زیادہ بوجھ نہ ڈالا جائے۔"

<sup>(</sup>١) طبرى، تاريخ الأمم والملوك، ٢: ٥٠٣

<sup>(</sup>٢) ١- بخارى، الصحيح، كتاب الجنائز، باب ما جاء في قبر النبي الم

٢- ابن أبي شيبه، المصنف، ٤: ٣٣٩، رقم: ٥٩ • ٣٧-

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ٥٠ ا

٣- ابن سعد، الطبقات الكبرئ، ٣: ٣٣٩

## (۱) غیر مسلم شہر بول سے ٹیکس کی وصولی میں نرمی

سیدنا عمر فاروق ﷺ نے اپنے ماتحت حکام کو غیر مسلم شہر یوں سے حسن سلوک کا تکم دینے کے ساتھ ساتھ ان پر ٹیکس عائد کرنے اور اس کی وصولی میں رعایت کے احکامات جاری فرمائے۔

#### ا۔ حضرت عمر ﷺ کے آ زاد کردہ غلام حضرت اسلم بیان کرتے ہیں:

إِنَّ عمر كتب إلى أمراء الأجناد: أن لا يضربوا الجزية على النساء، ولا على الصبيان. (١)

''حضرت عمر فاروق ﷺ نے سپہ سالاروں کو خط لکھا کہ وہ غیرمسلم عورتوں اور بچوں پرٹیکس نافذ نہ کریں۔''

امام ابن قدامه بیان کرتے ہیں:

'' حضرت عمر الله كياس كثير مال لايا كيا۔ ابوعبيد نے كہا: ميرا خيال ہے كه وہ ميكس (سے حاصل كرده مال) تقال و آپ الله نے فرمايا: ميس خيال كرتا ہوں

<sup>(</sup>۱) ۱- عبد الرزاق، المصنف، ۲: ۸۵، رقم: ۹۰۰۰۱ ۲- بيهقي، السنن الكبرى، 9: ۱۹۵، رقم: ۱۸۳۲۳

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، المغنى، ٩: • ٢٩

کہ تم نے لوگوں کو ہلاک کر دیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: نہیں، اللہ کی قسم! ہم نے بیکس معافی اور نرمی کے ساتھ ہی وصول کیا ہے۔ آپ کے نے فرمایا: بغیر کسی سختی کے؟ تو انہوں نے جواب دیا: ہاں۔ آپ نے دعا کی: تمام تعریفیں اس اللہ تبارک و تعالی کے لیے ہیں جس نے میرے ہاتھ سے اور میری حکمرانی میں غیر مسلموں پر یہ زیادتی نہیں ہونے دی۔''

۲۔ شام کے سفر میں حضرت عمر ﷺ نے دیکھا کہ ان کے عامل ٹیکس وصول کرنے کے لیے غیرمسلم شہریوں کو دھوپ میں کھڑا کر کے سزا دے رہے ہیں۔ اس پر آپ ﷺ نے فرمایا:

فَدَعُوهُمُ، لَا تُكَلِّفُوهُمُ مَا لَا يَطِيُقُونَ، فَإِنِّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ سَّ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ يَوْمَ اللهِ اللهِ اللهُ يَوْمَ اللهِ يَامَةِ. (١)

''ان کوچھوڑ دو، ان کو ہرگز تکلیف نہ دوجس کی وہ طاقت نہیں رکھتے، میں نے حضور نبی اکرم طاقی کے کہ لوگوں کو عذاب نہ دو، بے شک جو لوگوں کو دنیا میں عذاب دیتے ہیں اللہ انہیں قیامت کے دن عذاب دیے ہیں اللہ انہیں قیامت کے دن عذاب دے گا۔''

آپ ﷺ کے حکم پر عامل نے انہیں چھوڑ دیا۔

سار ہشام بن حکم نے حمص کے ایک سرکاری افسر عیاض بن غنم کو دیکھا کہ اُس نے ایک غیر مسلم قبطی کوئیکس وصول کرنے کے لیے دھوپ میں کھڑا کر رکھا ہے۔ اس پر انہوں نے اسے ملامت کی اور کہا کہ میں نے رسول اللہ ملی قبیل کے بیغرماتے سنا ہے:

<sup>(</sup>١) أبو يوسف، كتاب الخراج: ١٣٥

إِنَّ اللهَ يُعَذِّبُ الَّذِينَ يُعَذِّبُوُنَ النَّاسَ فِي الدُّنيَا. (١)

'' ہے شک اللہ ﷺ ان لوگوں کو عذاب دے گا جو دنیا میں لوگوں کو عذاب دیتے ہیں۔''

#### (۲) معذور، بوڑھے اورغریب غیرمسلم شہریوں کے لیے وظائف

سیدنا عمر فاروق ﷺ کے دورحکومت میں غیرمسلم شہریوں سے حسنِ سلوک کا بیہ عالم تھا کہ کمزور، معذور اور بوڑھے غیرمسلم شہریوں کا نہ صرف ٹیکس معاف کر دیا جاتا تھا بلکہ بیت المال سے ان کی اور ان کے اہل وعیال کی کفالت بھی کی جاتی تھی۔

- امام ابوعبيد القاسم بن سلام ' كتاب الأموال " مين بيان كرت مين:

إن أمير المؤمنين عمر هم مرّ بشيخ من أهل الذمة، يسأل على أبواب الناس. فقال: ما أنصفناك أن كنا أخذنا منك الجزية في شبيبتك، ثم ضيعناك في كبرك. قال: ثم أجرى عليه من بيت المال ما يصلحه. (٢)

''امیر المونین حضرت عمر فاروق کے غیر مسلم شہریوں میں سے ایک بوڑھے شخص کے پاس سے گزرے جو لوگوں کے دروازوں پر بھیک مانگتا تھا۔ آپ نے

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب البر، باب الوعيد الشديد، ۳: ۲۰۱۸، رقم:۲۲۱۳

٢- أبو داود، السنن، كتاب الخراج، باب في التشديد، ٣: ٢٠١،
 رقم: ٣٠٢٥

٣- أحمد بن حنيل، المسند، ٣: ٣٠٣، ٣٠٨، ٢٧٨

٣- نسائي، السنن الكبرى، ٥: ٢٣٢، رقم: ١٧٧١

<sup>(</sup>٢) أبو عبيد، كتاب الأموال: ٥٤، رقم: ١١٩

فرمایا: "هم نے تمہارے ساتھ انساف نہیں کیا کہ ہم نے تمہاری جوانی میں تم سے ٹیکس وصول کیا، پھر تمہارے بڑھا ہے میں تہہیں ہے یار و مددگار چھوڑ دیا۔" راوی کہتے ہیں کہ پھر آپ کے اس کی ضروریات کے لیے بیت المال سے وظیفہ کی ادائیگی کا حکم جاری فرمایا۔"

امام ابو یوسف نے اسی روایت کو''کتاب النحواج'' میں ان الفاظ میں بیان
 کیا ہے:

مرّ عمر بن الخطاب في بباب قوم وعليه سائل يسأل، شيخ كبير ضرير البصر، فضرب عضده من خلفه، وقال: من أي أهل الكتاب أنت؟ فقال: يهودي. قال: فما ألجاك إلى ما أرى؟ قال أسأل الجزية والحاجة والسن. قال: فأخذ عمر بيده وذهب إلى منزله فرضخ له بشيء من المنزل. ثم أرسل إلى خازن بيت المال، فقال: انظر هذا وضرباءه، فوالله ما أنصفناه إن أكلنا شبيبته، ثم نخذله عند الهرم ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسْكِينَ والفقراء هم المسلمون، وهذا من المساكين من أهل الكتاب. ووضع عنه الجزية وعن ضربائه. (1)

'' حضرت عمر فاروق الله ایک قوم کے دروازے کے پاس سے گزرے تو دیکھا کہ وہاں ایک سائل بھیک ما نگ رہا تھا جو نہایت ضعیف اور نابینا تھا۔ حضرت عمر ایس نے اس کے بازو پر پیچھے سے ہاتھ رکھا اور کہا کہ تم اہل کتاب کے کس گروہ سے ہو؟ اس نے کہا کہ یہودی ہوں۔ آپ کے نے فرمایا: مجھے اِس اَمر پر کس نے مجبور کیا جو میں دیکھ رہا ہوں؟ اس نے کہا کہ میں ٹیکس کی ادا کیگی اور

<sup>(</sup>١) أبو يوسف، كتاب الخراج: ١٣٢

اپی ضروریات پوری کرنے کے لیے بڑھاپے (میں کما نہ سکنے) کی وجہ سے بھیک مانگا ہوں۔ حضرت عمر فاروق کے نے اس کا ہاتھ پکڑا اور اسے اپنے گھر لے گئے اور اسے اپنے گھر سے کچھ مال دیا۔ پھر اسے بیت المال کے خازن کی طرف بھیجا اور کہا کہ اسے اور اس قبیل کے دوسرے لوگوں کو دیکھو۔ خدا کی قتم! ممرف بھیجا اور کہا کہ اسے اور اس قبیل کے دوسرے لوگوں کو دیکھو۔ خدا کی قتم! ہم نے اس کے ساتھ انصاف نہیں کیا کہ اس کی جوانی سے تو ہم نے فائدہ اٹھایا اور بڑھا ہے میں اسے رسوا کر دیا۔ (پھر آپ نے بیآ بت پڑھی:) ﴿ بِ شک صدقات فقراء اور مساکین کے لئے ہیں ﴾۔ (اور فرمایا:) فقراء سے مراد صدقات فقراء اور مساکین میں سے ہے۔ اور مسلمان ہیں اور یہ اہلِ کتاب (غیر مسلم شہری) مساکین میں سے ہے۔ اور حضرت عمر کے اس سے اور اس جیسے دیگر کمز ور لوگوں سے ٹیکس ختم کر دیا۔ ''

لما قدمنا مع عمر بن الخطاب الجابية، إذا هو بشيخ من أهل الذمة يستطعم فسأل عنه، فقلنا: يا أمير المؤمنين! هذا رجل من أهل الذمة كبر وضعف. فوضع عنه عمر الجزية التي في رقبته. وقال: كلفتموه الجزية حتى إذا ضعف تركتموه يستطعم. فأجرى عليه من بيت المال عشرة دراهم، وكان له عيال. (1)

''جب ہم حضرت عمر بن الخطاب کے ساتھ جابیہ آئے تو غیر مسلم شہر یوں میں سے ایک بوڑھے تخص کو دیکھا جو کھانا مانگ رہا تھا۔ آپ کے اس تخص کے بارے میں پوچھا تو ہم نے عرض کیا: اے امیر المونین! بیشخص غیر مسلم شہری ہے جو بوڑھا اور کمزور ہوگیا ہے۔ آپ کے نے اس کے ذع ٹیکس کوختم کر دیا اور فرمایا: تم نے (ساری زندگی) اس سے ٹیکس وصول کیا، اب جبکہ وہ

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر، تاريخ دمشق الكبير، ۲۷: ۳۳۳

كمزور ہوگيا ہے اسے كھانا مانگنے كے لئے چھوڑ دیا ہے۔ پھر آپ نے بیت المال سے اس كے لئے دس درہم (ماہانہ وظیفہ) مقرر كر دیا كيونكه اس كے اہل وعيال بھی تھے۔''

## ہ۔ عہدِ عثانی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت

ا۔ خلافت ِ راشدہ کا تیسرا دور شروع ہی المناک حادثہ سے ہوا کہ ایک غیر مسلم نے خلیفہ وقت حضرت عمر فاروق کے پر قاتلانہ حملہ کیا اور آپ شہید ہو گئے۔ حضرت عمر کے صاحبزادے حضرت عبید اللہ بن عمر نے غصہ میں آ کرفتل کی سازش میں ملوث تین آ دمیوں کوفتل کر دیا، جن میں سے ایک مسلمان اور دو غیر مسلم عیسائی تھے۔ حضرت عبید اللہ کوگرفتار کرلیا گیا۔ خلیفہ ثالث نے مند خلافت پر بیٹھتے ہی سب سے پہلے اس معاملہ کے بارے میں صحابہ کرام کے سے رائے کی، تمام صحابہ کی رائے میٹھی کہ عبید اللہ بن عمر کوقتل کر ویا جائے۔ لہذا یہ امریقینی ہوگیا تھا کہ قصاص میں حضرت عمر کے صاحبزادے عبید اللہ بن عمر کومزادے عبید اللہ کی مند خلافت کے ورثاء کی اپنی رضامندی سے خون بہا کی مقالمت ہوگئی اور خون بہا (دیت) کی رقم تیوں مقتولین کے ورثاء کی اپنی رضامندی سے خون بہا گئی۔ (۱)

۲۔ امام ابو عبید، امام حمید بن زنجویہ اور بلاذری نے غیر مسلموں سے متعلق سیدنا عثمان غنی کے سرکاری فرمان نامہ کے بیالفاظ نقل کیے ہیں:

إنّى أُوصيك بهم خيراً فإنهم قومٌ لَهُمُ الذِمَّة. (٢)

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات الكبرئ، ٥: ١٤

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن سعد، الطبقات الكبرى، ۱: ۳۲۰

٢- أبو يوسف، كتاب الخراج: ٨٠

٣- أبو عبيد قاسم، كتاب الأموال: ٢٣٦، رقم: ٥٠٥

''میں تہریں ان غیر مسلم شہر یوں کے ساتھ حسن سلوک کی نصیحت کرتا ہوں۔ یہ وہ قوم ہے جنہیں جان و مال، عزت و آبرو اور مذہبی تحفظ کی مکمل امان دی جا چکی ہے۔''

اس سے معلوم ہوا کہ اسلامی ریاست میں مسلمانوں اور غیر مسلم اقلیتوں کے خون کی حرمت برابر ہے۔

### ۵۔عہدِ علوی میں غیر مسلموں کے تحفظ کی قانونی حیثیت

سیدنا علی ﷺ کے عہد خلافت میں بھی غیر مسلم شہریوں کے حقوق اسی طرح محفوظ ومحترم رہے اور انہیں جان و مال اور عزت و آبرو کا مکمل تحفظ حاصل رہا۔

ا۔ حضرت علی کے پاس ایک مسلمان کو پکڑ کر لایا گیا جس نے ایک غیر مسلم کو قتل کیا تھا۔ ثبوت فراہم ہو جانے کے بعد حضرت علی کے نے قصاص میں غیر مسلم کے بدلے اس مسلمان کوقل کئے جانے کا حکم دیا۔ قاتل کے ورثاء نے مقتول کے بھائی کوخون بہا دے کر معاف کرنے پر راضی کر لیا۔ حضرت علی کو جب اس کا علم ہوا تو آپ نے مقتول کے وارث کوفر مایا:

لَعَلَّهُمُ فَزَّعُوكَ أَوُ هَدَّدُوكَ.

''شایدان لوگوں نے تجھے ڈرا دھمکا کر بہ کہلوایا ہے؟''

اس نے کہانہیں بات دراصل یہ ہے کہ قاتل کے تل کئے جانے سے میرا بھائی تو واپس آنے سے رہا اور اب یہ مجھے اس کی دیت دے رہے ہیں جو پسماندگان کے لئے کسی حد تک کفایت کرے گی۔ اس لئے میں خود اپنی مرضی سے بغیر کسی دباؤ کے معافی

<sup>......</sup> ٣- ابن زنجویه، كتاب الأموال: ٩٥١، رقم: ٣٣٢ ٥- بلاذري، فتوح البلدان: ٩١

دے رہا ہوں۔ اس پر حضرت علی ﷺ نے فرمایا: اچھا تمہاری مرضی۔ تم زیادہ بہتر سمجھتے ہو۔ لیکن بہرحال ہماری شریعت کا اُصول یہی ہے کہ:

مَنُ كَانَ لَهُ ذِمَّتُنَا، فَدَمُهُ كَدَمِنَا، وَدِيَتُهُ كَدِيَتِنا. (ا)

''جو ہماری غیر مسلم رعایا میں سے ہے اس کا خون اور ہمارا خون برابر ہیں اور اس کی دیت بھی ہماری دیت کی طرح ہے۔''

۲۔ ایک دوسری روایت کے مطابق حضرت علی ہے نے فرمایا:

إِذَا قَتَلَ المُسُلِمُ النَّصُرَانِيَّ قُتِلَ بِهِ. (٢)

''اگر کسی مسلمان نے عیسائی کوقتل کیا تو وہ مسلمان (اُس کے قصاص میں) قتل کیا جائے گا۔''

# ٢ - عهد عمر بن عبد العزيز في ميل غير مسلمول كے تحفظ كى

#### قانونی حثیت

ا۔ حضور نبی اکرم النظائی اور خلفائے راشدین کے اُسوہ مبارکہ کے مطابق حضرت عمر بن عبد العزیز ﷺ اپنے ماتحت افسران کو حکم دیتے تھے:

أَنُ لَا تَهُدِمُوا كَنِيسةً وَلَا بِيعَةً وَلَا بَيْتَ نَارٍ. (٣)

(۱) ۱-بيهقى، السنن الكبرئ، ۸: ۳۲

٢- شافعي، المسند، ١: ٣٣٣

٣ شيباني، الحجة، ٣ : ٣٥٥

(٢) ١- شيباني، الحجة، ٣: ٣٣٩

٢- شافعي، الأم، ٤: • ٣٢

(٣) ابن القيم، أحكام أهل الذمة، ٣: • • ١ ١

''کسی چرچ، گرجا اور آتش کده کومسار نه کرو۔''

استاریخ اسلام کا مشہور واقعہ ہے کہ ولید بن عبدالملک اموی نے دمشق کے کنیسہ یوحنا کو زبردسی عیسائیوں سے چھین کر مسجد میں شامل کر لیا تھا۔ جب حضرت عمر بن عبد العزیز کے کو خبر پہنچی تو آپ نے مسجد کا وہ حصہ منہدم کروا کے عیسائیوں کو واپس کروا دیا۔ روایت میں ہے:

فَلَمَّا استَخُلَفَ عُمَرُ بُنُ عَبُدِ الْعَزِيْزِ ﴿ مَا لَنَصَارَى إِلَيْهِ مَا فَعَلَ النَّصَارَى إِلَيْهِ مَا فَعَلَ الْوَلِيْدُ بِهِمُ فِى كَنِيسَتِهِمُ، فَكَتَبَ إِلَى عَامِلِهِ يَأْمُرُهُ بِرَدِّ مَا زَادَهُ فِي الْمَسْجِدِ. (١)

''جب حضرت عمر بن عبدالعزیز تخت خلافت پر متمکن ہوئے اور عیسائیوں نے ان سے ولید کے کنیمہ پر کئے گئے ظالمانہ قبضہ کی شکایت کی تو انہوں نے اپنے عامل کو حکم دیا کہ مسجد کا جتنا حصہ گرجا کی زمین پر تعمیر کیا گیا ہے اسے منہدم کر کے والیس عیسائیوں کے حوالہ کر دو۔ سوالیا کر دیا گیا۔''

سا۔ بلکہ ایک موقع پر عمر بن عبد العزیز ﷺ نے فرمایا:

إِنُ كَانَتُ مِنَ الْحَمُسِ عَشَرَةَ كَنِيُسَةً الَّتِيُ فِي عَهُدِهِمُ فَلَا سَبِيُلَ لَكَ إِلَيْهَا. (٢)

''اگر کوئی اور گرجا بھی ان پندرہ گرجوں میں سے ہو جو ان کے زمانہ میں موجود تھے تو تب بھی تم ان میں سے ایک بھی منہدم نہیں کر سکتے۔''

حضرت عمر بن عبد العزیز ﷺ سے مروی ہے کہ آپ نے ایک گورز کو اس

<sup>(</sup>۱) بلاذرى، فتوح البلدان: ۱۵۰

<sup>(</sup>۲) ا- أبو عبيد قاسم، كتاب الأموال: ۲۰۱، رقم: ۲۲۳ ۲- ابن زنجويه، كتاب الأموال: ۳۸۷، رقم: ۲۳۵

مسلمان کے بارے میں لکھا جس نے کسی معاہد کو قتل کیا تھا۔ آپ نے اسے حکم دیا کہ اس مسلمان کو مقتول کے ول کے حوالے کر دیا جائے۔ اگر ولی چاہے تو اسے قتل کر دے اور چاہے تو معاف کر دے۔ اس گورنر نے قاتل کو مقتول کے ولی کے حوالے کر دیا اور اُسے capital punishment دی گئی۔ (۱)

عہدِ رسالت مآب ہو یا دورِ صحابہ یا ان کے بعد کے ادوار؛ اسلامی تاریخ غیر مسلم شہریوں سے مثالی حسنِ سلوک کے ہزاروں واقعات سے بھری ہوئی ہے۔ دیگر منداہب اور اقوام سے تعلق رکھنے والے افراد اسلامی ریاست میں پُرسکون زندگی گزارت تھے، حتی کہ وہ اسلامی دورِ حکومت کو اپنے سابقہ حکمرانوں کے ادوار سے بہتر قرار دیتے تھے۔ ان کی عبادت گاہیں محفوظ تھیں، انہیں اپنے ندہب پر قائم رہنے اور عمل کرنے کی مکمل ترہنے ادر عمل کرنے کی مکمل آزادی تھی، بیت المال سے ان کی تمام معاشی ضروریات پوری کی جاتی تھیں۔مسلمانوں کا مثالی حسنِ سلوک اور اعلی اخلاقی کردار دیکھ کر لاکھوں افراد نے اپنی مرضی سے اسلام قبول کرلیا تھا۔

تعجب ہے موجودہ دور کے دہشت گرد اور انتہا پیند مسلمانوں پر جن کی قتل و غارت گری اور فساد فی الارض سے مسلم ریاست کے غیر مسلم تو کجا مسلمان بھی محفوظ نہیں رہے۔ معاشرے کا امن تباہ ہو چکا ہے۔ املاک تباہ ہو رہی ہیں۔ ان دہشت گردوں کا موجودہ چہرہ اسلام کے چودہ سو سالہ روشن چہرے کو بھی داغ دار بنا رہا ہے۔ یہ دہشت گردی اسلام کی خدمت نہیں بلکہ دنیا بھر میں اسلام کی بدنامی کا باعث ہے۔

<sup>(</sup>١) عبد الرزاق، المصنف، ١٠ ١ : ١٠ ١، رقم: ١٨٥١٨

فصل <u>دوم</u>

غیرمسلموں پر اپنا عقیدہ مسلط کرنے اور اُن کی عبادت گاہیں منہدم کرنے کی ممانعت

اسلام غیر مسلموں کو مکمل فرہبی آزادی دیتا ہے اور اسلامی مملکت ان کے عقائد و عبادات سے تعرض نہیں کرتی۔ اسلام غیر مسلم شہریوں کے جان و مال کی طرح ان کی عبادت گا ہوں اور مقدس مقامات کو بھی مکمل تحفظ فراہم کرتا ہے۔ الغرض اسلام تحل و برداشت اور رواداری کا وہ نمونہ فراہم کرتا ہے جو دنیا کا کوئی معاشرہ فراہم نہیں کر سکتا۔ قرآن مجید میں اللہ رب العزت نے اہل ایمان کو یہاں تک تکم دیا ہے کہ غیر مسلموں کے جھوٹے معبودوں (بتوں) کو بھی گالیاں نہ دو۔ ارشاد ہوتا ہے:

وَلاَ تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنُ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمِ (١)

''اور (اے مسلمانو!) تم ان (جھوٹے معبودوں) کو گالی مت دو جنہیں ہیہ (مشرک لوگ) اللہ کے سوا پو جتے ہیں پھر وہ لوگ (بھی جواباً) جہالت کے باعث ظلم کرتے ہوئے اللہ کی شان میں دشنام طرازی کرنے لگیں گے۔''

بین المذاہب رواداری کا اس سے بہتر نمونہ پیش نہیں کیا جا سکتا۔

# ا۔ اپنے مٰدہب پر قائم رہنے اور اس پرعمل کرنے کی مکمل

### آ زادی

دینِ اسلام میں کسی کومسلمان کرنے کے لیے جبر کی اجازت نہیں ہے۔ اسلامی ریاست میں کسی بھی شہری کو جبراً مذہب بدلنے پر مجبور نہیں کیا جا سکتا۔

<sup>(</sup>۱) الأنعام، ۲: ۸ • ۱

#### الله تعالی کا فرمان ہے:

لَآ اِكُرَاهَ فِي الدِّيْنِ <sup>فَ</sup> قَدُ تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الُغَيِّ. <sup>(١)</sup>

'' وین میں کوئی زبروسی نہیں، بے شک ہدایت گراہی سے واضح طور پر ممتاز ہو چکی ہے۔''

حافظ ابن کثیر اس آیت کی تفسیر یول بیان کرتے ہیں:

لا تكرهوا أحدا على الدخول فى دين الإسلام، فإنه بين واضح جلى دلائله وبراهينه، لا يحتاج إلى أن يكره أحد على الدخول فيه. (٢)

''تم کسی کو دین اسلام میں داخل ہونے پر مجبور نہ کرو کیونکہ یہ دین واضح اور نمایاں دلائل اور براہین والا ہے اور بیرفتاج نہیں اس چیز کا کہ کسی کو مجبوراً اس میں داخل کیا جائے''

۲۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اَفَانُتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوُا مُؤُمِنِيُنَ۞<sup>(٣)</sup>

''تو کیا آپ لوگوں پر جر کریں گے یہاں تک کہ وہ مومن ہو جا کیں 0''

اللہ تعالی نے لوگوں کو زبردتی دائرہ اسلام میں داخل کرنے سے منع کر دیا ہے۔ اس لئے غیرمسلم شہریوں کو اسلام میں داخل ہونے پر محبور نہیں کیا جائے گا کیونکہ مسلمانوں کے ہاں ایمان محض ایک کلمہ نہیں جو زبان سے ادا کیا جاتا ہے یا محض ایسے افعال کا نام نہیں

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ٢٥٢

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١: • ٣١

<sup>(</sup>m) يونس، ٠ ١: ٩٩

جو بدن سے ادا ہوتے ہیں بلکہ اس کی بنیاد دل کی تصدیق پر ہے، اس لیے اس باب میں جرر واکراہ کی اجازت نہیں دی گئی۔

سیدنا عمر فاروق ﷺ نے اہل قدس کو جو امان دی تھی اس کے الفاظ اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہریوں کو میسر مذہبی آزادی کا دستور ہیں:

هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم وصلبانهم، وسقيمها وبريئها وسائر ملتها، أنه لا تسكن كنائسهم ولا تهدم ولا ينتقص منها، ولا من حيزها ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بإيلياء معهم أحد من اليهود. (1)

''یہ وہ امان ہے جو اللہ کے بندے عمر بن الخطاب امیر المومنین نے ایلیا کو دی۔
ان کی جانوں، ان کے اموال، ان کے کلیساؤں، ان کی صلیوں اور ان کی
ساری ملت کو امان دی گئی ہے۔ ان کے چرچوں کو بند کیا جائے نہ گرایا جائے
اور نہ ہی ان میں کمی کی جائے اور نہ ان کی خیرات اور صلیوں میں کمی کی جائے
اور نہ ہی ان کے اموال میں کمی کی جائے اور کسی کو اپنا دین چھوڑ نے پر مجبور نہ
کیا جائے، اور نہ کسی کو تکلیف پہنچائی جائے اور نہ ان کے ساتھ (جرأ)
یہود یوں میں سے کسی کو شہرایا جائے (کیونکہ اس زمانہ میں مسیحی لوگوں اور یہود
میں بڑی عداوت تھی)۔'

پروفیسر فلپ کے۔ ہی (Philip K. Hitti) کھتے ہیں:

They (non-Muslims) were allowed the jurisdiction of their

<sup>(</sup>١) طبرى، تاريخ الأمم والملوك، ٢: ٣٣٩

own canon laws as administered by the respective heads of their religious communities. This state of partial autonomy, recognized later by the Sultans of Turkey, has been retained by the Arab successor states. (1)

''غیر مسلموں کو اجازت تھی کہ وہ اپنی کمیونٹی کے سربراہوں کے نظام کے تحت اپنے مذہبی قوانین کے مطابق اپنے معاملات چلائیں۔ یہ جزوی خود مختاری -جسے عرب جانشین ریاستوں نے برقرار رکھا تھا - بعد ازاں ترک سلاطین نے بھی تناہم کی تھی۔''

#### پروفیسر Hitti مزید chapter xx میں لکھتے ہیں:

All non-Moslems being allowed autonomy under thier own religious heads. (2)

''تمام غیر مسلموں کو اُن کے اپنے اپنے مذہبی رہنماؤں کی سربراہی میں خود مختار حیثیت دی گئی تھی۔''

Syria as a whole remained largely Christian until the third Moslem century.... In fact the Lebanon remained Christian in faith and Syriac in speech for centuries after the conquest.

"ترهوی صدی جری تک شام کا برا حصه زیاده تر عیسائی رہا۔ ..... درحقیقت لبنان بھی فتح ہونے کے صدیوں بعد تک عقیدے کے لحاظ سے عیسائی رہا جبکہ وہاں زبان شامی (یعنی عربی) بولی جاتی تھی۔"

غیرمسلم منتشرقین کے مذکورہ بالاحوالہ جات سے اس امرکی تصدیق ہو جاتی ہے

<sup>(1)</sup> Hitti, History of the Arabs, p. 170.

<sup>(2)</sup> Hitti, History of the Arabs, p. 225.

کہ اسلامی حکومتیں تعلیماتِ نبوی طراقیہ اور احکامِ اسلامی کے تحت مفتوحہ ممالک اور شہروں میں اپنی حکومتوں کے قیام کے باوجود غیر مسلم شہر یوں کے مذہب اور عقیدے کو تبدیل کرنے کے لیے دباؤیا جبر جائز نہیں شبھتی تھیں، اور انہیں مکمل مذہبی آزادی اور تحفظ فراہم کرتی تھیں۔ اِسی وجہ سے وہ فقوحات کے بعد بھی صدیوں تک اپنے مسیحی مذہب پر برقرار رہے اور اسلامی حکومتوں کو اس پر کوئی اختلاف و انکار نہ ہوتا تھا۔ اسلام کی یہی عظمت ہے جس کا اعتراف آج بھی غیر مسلم مؤر تھیں اور محققین کھلے الفاظ میں کرتے ہیں۔

# ۲۔ مذہبی اِختلاف کی بنا پر کسی غیر مسلم کی جان و مال کو

# تلف کرنا حرام ہے

دین و مذہب کا اختلاف قطعی طور پر کسی کوتل کرنے اور مال لوٹے کا سبب نہیں بن سکتا۔ کسی انسان پرظلم وزیادتی کرنا خواہ اس کا تعلق کسی مذہب سے ہواور وہ ظلم وزیادتی خواہ قتل کی شکل میں ہو، ایذا رسانی یا اس کے اوپر جھوٹے الزام اور تہمت کی شکل میں، سب حرام ہے۔ ایسی ہرفتم کی زیادتی کا قصاص یعنی بدلہ واجب ہوگا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

يْاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتُلَى. (١)

"اے ایمان والو! تم پر ان کے خون کا بدلہ (قصاص) فرض کیا گیا ہے جو ناحق قتل کیے جائیں۔"

یہاں قَیْلی کا لفظ عام ہے جومسلمان اور غیر مسلم دونوں کو شامل ہے اور قصاص میں بھی یہی تھم ہے جیسے جان کا بدلہ جان؛ میسلم اور غیر مسلم ہر کسی کی جان ہو سکتی ہے۔ ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالی ہے:

وَكَتَبُنَا عَلَيُهِمُ فِيُهَآ اَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ لا وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْاَنُفَ

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١٤٨

بِالْاَنْفِ وَالْاَذُنَ بِالْاَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ لاَوَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ. (١)

"اور ہم نے اس (تورات) میں ان پر فرض کردیا تھا کہ جان کے بدلے جان اور آئھ کے عوض آئھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے عوض کان اور دانت اور زخمول میں (بھی) بدلہ ہے۔"

اسی طرح اگر کوئی مسلمان کسی غیر مسلم شہری کا مال چرائے تو اس پر حد جاری کی جائے گا۔ علامہ ابن رشد کہتے ہیں کہ اس معاملے میں مسلمانوں کا اجماع ہے کہ اگر کوئی مسلم شہری کا مال چرائے تو اس پر حد جاری کی جائے گا۔(۲)

لہٰذا بیہ امر خقق ہو جاتا ہے کہ مذاہب کا اختلاف جان و مال کو دوسروں کے لیے حلال نہیں کرتا۔

# سر غير مسلموں کی عبادت گاہوں کا تحفظ سنتِ

### محمدی الله وسی ہے

حضور نبی اکرم شینی نے غیر مسلموں کی عبادت گاہوں کو برقرار رکھا۔ علامہ ابن قیم ''اُحکام اُھل الذمة '' میں فتح خیبر کے موقع پر حضور نبی اکرم شینی کا معمول مبارک نقل کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم شینی کے نیبر کے بعد وہاں کے غیر مسلموں کو ان کی عبادت گاہوں کو مسار نہیں فر مایا۔ بعد ازاں کی عبادت گاہوں کو مسار نہیں فر مایا۔ بعد ازاں جب دیگر علاقے سلطنت اسلامی میں شامل ہوئے تو خلفاے راشدین اور صحابہ کرام کی ابناع نبوی مشین کیا۔ جوئے ان ملکوں میں موجود غیر مسلموں کی کسی عبادت گاہ کو مسار نہیں کیا۔ (۳)

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٥

<sup>(</sup>٢) ابن رشد، بداية المجتهد، ٢: ٩٩٩

<sup>(</sup>m) ابن قيم، أحكام أهل الذمة، m: 199

# سم۔غیرمسلموں کی عبادت گاہوں کا تحفظ لازم ہے

قرآن وحدیث کی رُوسے اسلامی ریاست پر لازم ہے کہ وہ تمام مذاہب کے مذہبی مقامات اور عبادت گاہوں کی حرمت کا خیال رکھے اور انہیں تحفظ فراہم کرے۔ قرآن مجید میں سورۃ الج میں ارشاد گرامی ہے:

وَلَوُ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعُضَهُمُ بِبَعْضٍ لَّهُدِّمَتُ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَبِيعٌ وَبِيعٌ وَمِيعٌ وَبِيعٌ وَمَلَواتٌ وَمَلَحِدُ يُذُكَرُ فِيْهَا اللهُ اللهِ كَثِيرًا. (١)

"اور اگر اللہ انسانی طبقات میں سے بعض کو بعض کے ذریعے ہٹاتا نہ رہتا تو خانقابیں اور گرجے اور کلیسے اور مسجدیں (یعنی تمام ادیان کے مذہبی مراکز اور عبادت گابیں) مسار اور وریان کر دی جاتیں جن میں کثرت سے اللہ کے نام کا ذکر کیا جاتا ہے۔"

امام ابو بکر الجساص''أحکام القرآن'' میں درج بالا آیت کی تفییر میں امام حسن بصری کا قول نقل کرتے میں:

يَدُفَعُ عَنُ هَدُم مُصَلَّيَاتِ أَهُلِ الذِّمَّةِ بِالْمُؤُمِنِيُنَ. (٢)

''الله تعالی مونین کے ذریعے غیر مسلم شہریوں کے کلیساؤں کا انہدام روکتا ہے (یعنی مسلمانوں کے ذریعے ان کی حفاظت فرما تا ہے )۔''

اَى آيت كى تشرى ميں امام ابو بكر الجصاص مزيد فرماتے ميں: فِي الْآيَةِ دَلِيُلٌ عَلَى أَنَّ هَذِهِ الْمَوَاضِعَ الْمَذُكُورَةَ لَا يَجُوزُ أَنُ تُهُدَمَ

<sup>(</sup>١) الحج، ٢٢: ٠٣

 <sup>(</sup>۲) ا- جصاص، أحكام القرآن، ۵۳:۵
 ۲- ابن قيم، أحكام أهل الذمة، ۳: ۱۱۲۹

عَلَى مَنُ كَانَ لَهُ ذِمَّةٌ أَوُ عَهُدٌ مِنَ الْكُفَّادِ. (١)

''اور آیت میں اس بات پر دلیل ہے کہ مذکورہ جگہوں (لینی عبادت گاہوں) کا گرانا جائز نہیں اگرچہ وہ غیر مسلم شہریوں کی ہی ہوں۔''

اسی آیت کریمہ کی تشریح میں اخفش بیان کرتے ہیں کہ غیر مسلم شہر یوں کی عبادت گاہیں ہرگز گرائی نہیں جائیں گی یعنی اسلامی ریاست کا فریضہ ہے کہ انہیں کامل تحفظ فراہم کرے۔ ہرقوم اپنی اقدار کا تحفظ کرتی ہے، اپنی روایات اور ثقافت کوفروغ دینا اس کا جمہوری حق ہے۔ چنانچہ مذہبی اختلافات کے باوجود مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ غیر مسلموں کی عبادت گاہوں کا تحفظ کریں۔

علامه ابن قيم "أحكام أهل الذمة" مين لكصة بين:

يَدُفَعُ عَنُ مَوَاضِعِ مُتَعَبَّدَاتِهِمُ بِالْمُسُلِمِينُ. ..... كَمَا يُحِبُّ الدَّفَعَ عَنُ أَرُبَابِهَا وَإِنْ كَانَ يُبُغِضُهُمُ، وَهَذَا الْقَوْلُ هُوَ الرَّاجِحُ، وَهُوَ مَذُهَا الْقَوْلُ هُوَ الرَّاجِحُ، وَهُوَ مَذُهَبُ ابُنَ عَبَّاسِ. (٢)

''الله تعالی مسلمانوں کے ذریعے ان کی عبادت گاہوں کا دفاع فرما تا ہے۔ .... جیسا کہ وہ ان کے معبودوں کا دفاع کرتا ہے مخالف اور ناپندیدہ عقیدہ ہونے کے باوجود۔ یہی قول راجح ہے اور یہی حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کا موقف بھی ہے۔''

<sup>(</sup>۱) جصاص، أحكام القرآن، ۵: ۸۳ (۲) ابن قيم، أحكام أهل الذمة، ۳: ۱۱۲۹

# ۵۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں بھی واقع غیر مسلم عبادت گاہیں مسار کرنے کی ممانعت

مسلم اکثریتی علاقول میں بھی واقع غیر مسلم شہریوں کی عبادت گاہوں کو مسمار کرنے کی سختی سے ممانعت ہے بلکہ ان کا تحفظ اسلامی ریاست کا آئینی فرض ہے۔ امام بصاص نے ''أحكام القرآن'' میں محمد بن الحن كابیة ول نقل كیا ہے:

فِيُ أَرُضِ الصُّلُحِ إِذَا صَارَتُ مِصُرًا لِلْمُسُلِمِينَ، لَمُ يُهُدَمُ مَا كَانَ فِيهُا مِنُ بِيُعَةٍ أَو كَنِيسَةٍ أَو بَيْتِ نَارِ. (١)

''صلح کی سرزمین پر جب مسلمانوں کا کوئی شہر بن جائے تو اس میں بھی پائے جانے والے گرج، کلیسے یا آتش کدے ہرگز گرائے نہیں جائیں گے۔''

اِس حصہ بحث سے ثابت ہو گیا کہ جب اسلام ہمیں حکم دیتا ہے کہ ہم اپنے وطن میں موجود غیر مسلموں کی عبادت گاہوں تک کا ہر لحاظ سے تحفظ کریں اور انہیں ان کی عبادت گاہوں میں آ زادانہ عبادت کا موقع فراہم کریں، تو پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ ایک شخص مسلمان بھی کہلائے اور مساجد میں اللہ تعالی کی عبادت و بندگی میں مصروف لوگوں کوموت کے گھاٹ اتار دے اور مساجد کو بموں کے ذریعے مسمار کر دے۔

فصل سوم

اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہریوں کے بنیادی حقوق سے متعلق قواعد بنیادی (Legal Maxims)

مسلم ریاست میں غیر مسلم شہر یوں کے حقوق سے متعلق قرآن و حدیث کے واضح اُحکامات ،عہد رسالت مآب سے اُلیّ اُلیّ اور دورِ صحابہ میں غیر مسلم شہر یوں سے حسن سلوک کے نظائر کے ذریعے اس امرکی وضاحت ہو چکی ہے کہ اسلام غیر مسلموں کو نہ صرف مسلمانوں جیسے تمام حقوق عطا کرتا ہے بلکہ انہیں ہرفتم کا تحفظ بھی دیتا ہے۔ گئ صدیوں پر مشتمل اسلامی تاریخ میں اس کی ہزاروں مثالیں موجود ہیں۔ گزشتہ صفحات میں کی گئی بحث سے استنباط کرتے ہوئے اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہریوں کے بنیادی حقوق سے متعلق درج ذیل قواعد اور شرعی اصول (legal maxims) اُخذ کیے جا سکتے ہیں:

#### قاعده نمبرا:

غیر مسلم شہر یوں کی جان و مال اور عزت و آ برو کا تحفظ مسلم ریاست کی ذمہ داری ہے۔

#### قاعده نمبر۷:

اسلامی ریاست میں مسلم اور غیر مسلم کا قصاص اور دیت برابر ہے۔

#### قاعده نمبرسا:

اسلامی ریاست میں مسلم اور غیر مسلم کے خون کی حرمت میسال ہے۔

#### قاعده نمبرهم:

اسلامی ریاست میں مسلم اور غیر مسلم شہری کے حقوق و فرائض کیسال ہیں۔

#### قاعده نمبر۵:

غيرمسلمون كواندروني وبيروني جارحيت سي تحفظ دينامسلم رياست كي ذمه داري

ے۔

#### قاعده نمبر ۲:

اسلامی ریاست میں غیرمسلم شہریوں کو اپنے مذہب پر قائم رہنے کی مکمل آزادی

-4

#### قاعده نمبر ۷:

غیر مسلموں کو اسلامی ریاست میں عبادات اور زہبی رسومات کی مکمل آزادی

ے۔

#### قاعده نمبر ۸:

سفارت کارول کو تحفظ فراہم کرنامسلم ریاست کی ذمہ داری ہے۔

#### قاعده نمبر9:

غیر مسلم عبادت گاہوں اور مذہبی رہنماؤں کو شحفظ فراہم کرنا اسلامی ریاست کی ذمہ داری ہے۔

#### قاعده نمبر ۱۰:

اسلامی ریاست معذوری، بڑھا پے اورغریبی میں غیرمسلموں کا خیال رکھے گی۔

#### قاعده نمبراا:

تمام مذاہب کی حرمت کا تحفظ اسلامی ریاست کی ذمہ داری ہے۔

# باب ششم

مسلم ریاست اورنظم اِجتماعی کے خلاف مسلح بغاوت کی ممانعت

# فصل اوّل

بغاوت کیا ہے اور باغی کون ہوتا ہے؟ (اِصطلاحات، تعریفات اور علامات)

قبل ازیں مسلم ریاست میں مسلمانوں کو ایذاء رسانی، غیر مسلم شہریوں کے قبل کی ممانعت اور حالت جنگ میں بھی دشمن قوم کے غیر محارب افراد حتی کہ ان کی اَ ملاک اور زراعت کو نقصان پہنچانے سے گریز پر مبنی اسلامی تعلیمات اور احکامات کو بیان کیا گیا ہے۔ زیر نظر عنوان کے تحت اس بات کا جائزہ لیا جا رہا ہے کہ مسلمان ریاست میں دہشت گردی اور بعناوت کتنا بڑا اور سنگین جرم ہے۔ چونکہ یہ باب بعناوت سے متعلق ہے اس لیے مناسب ہے کہ سب سے پہلے ہم لفظ بغاوت اور دہشت گردی کا مفہوم اور باغیوں کی علامات کا ذکر کریں۔

# ا۔ بغاوت کی لُغوی تعریف

بغاوت البغی سے مشتق ہے اور البغی لغوی طور پر کبھی طلب کے لئے آتا ہے اور کبھی تعدی (ظلم و زیادتی ) کے لئے۔اصطلاحِ فقہاء میں بغاوت سے مراد الی حکومت کے احکام کو نہ ماننا اور اس کے خلاف مسلح خروج کرنا ہے جس کا حق حکمرانی قانون کے مطابق قائم ہوا ہو۔

#### ابن فارس کے مطابق:

بغى: الباء والغين والياء، أصلان: أحدهما طلب الشيء، والثانى: جنسٌ من الفساد. .... والأصل الثانى: قولهم بغى الجرح، إذا تراقى إلى فساد، ثم يشتق من هذا ما بعده، فالبغى الفاجرة.

#### والبغي: الظلم. (١)

''بغی'' کا مادہ باء، غین اور یاء ہے اور اس کی اصل دو چیزیں ہیں۔ پہلامعنی کسی چیز کا طلب کرنا ہے جبکہ دوسرے معنی کے مطابق بید نساد کی ایک قسم ہے۔
۔۔۔۔۔ دوسرے معنی کی مثال اہلِ زبان کا بیہ کہنا ہے: بغی المجوح، زخم فساد کی حد تک بڑھ گیا لیعنی بہت زیادہ خراب ہو گیا۔ اس سے اس نوعیت کے دیگر الفاظ مشتق ہوتے ہیں مثلا بَغی پُری عورت کو بھی کہتے ہیں کیونکہ وہ شرم و حیا کی حدیں پھلانگ کر بدکاری کی مرتکب ہوتی ہے اور بَغی ظلم کے لیے بھی بولا جاتا ہے۔''

#### ٣- علامه ابن تجيم حنفي (م ٥ ٧ هـ ) بغاوت كي تعريف ميس لكصة بين:

البغاة جمع باغ، من بغى على الناس ظلم واعتدى، وبغى سعى بالفساد، ومنه الفرقة الباغية لأنها عدلت عن القصد. ..... وفئة باغية خارجة عن طاعة الإمام العادل.

"البغاة باغی کی جمع ہے۔ بغی علی الناس کا معنی ہے: اس نے لوگوں پرظلم اور زیادتی کی ہے۔ بغی کا معنی یہ بھی ہے کہ اس نے فساد پھیلانے کی کوشش کی ہے۔ اور اس سے فرقہ باغیہ ہے اس لئے کہ وہ راہِ راست سے ہٹ گئے ہیں۔ اور فئة باغیة کا معنی مسلم ریاست (۳) کی اتھارٹی تسلیم نہ کرنے والا گروہ ہے۔"

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن فارس، معجم مقاییس اللغة (مادة "بغی"): ۱۳۲ ۲- ابن منظور، لسان العرب (مادة "بغی")، ۱۳: ۵۵-۵۸

<sup>(</sup>٢) ابن نجيم، البحر الرائق، ٥: ١٥٠

<sup>(</sup>۳۰) قدیم عربی و إسلامی ادب مثلاً حدیث، تفسیر، فقه اور عقائد وغیره کی اُمهات الکتب میں \_\_\_

سر علامه صلفی (م ۱۰۸۸ه) در المختار میں بغاوت کا معنی بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں:

البغى لغة الطلب، ومنه: ﴿ذَٰلِكَ مَا كُنَّا نَبُغٍ﴾. (١) وعرفا: طلب

(۱) الكهف، ۱۸: ۹۳

....... مسلم ریاست و حکومت اور ہیئت اِجمّاعی کے لیے ''جماعت'' اور''امارت' کے الفاظ استعال ہوتے تھے؛ جب کہ حکمران کے لیے ''خلیفۂ'،''امیر'' اور''إمام'' کے الفاظ مستعمل رہے ہیں۔ جبیبا کہ حدیثِ نبوی سُلِیکِمْ میں ہے:
فالذ م جماعة المسلمین و إمامهم.

''مسلمانوں کی جماعت لیعنی ہیئت اجہاعی اور ان کے امام لیعنی حکمران کے ساتھ وابستہ رہو۔''

إسى طرح علامه إبن خلدون إمامت كي شرح مين لكھتے ہيں:

إنه نيابة عن صاحب الشريعة في حفظ الدين وسياسة الدنيا به تسمى خلافة و إمامة. <sup>(٢)</sup>

''حفاظتِ دین اور اُمورِ سلطنت میں حضور نبی اکرم ملٹینیٹم کی نیابت کو خلافت اور امامت کہا جاتا ہے۔''

دورِ جدید میں تمام علوم وفنون کی نئی اِصطلاحات وضع ہو پکی ہیں۔ اِسی لیے عہدِ حاضر میں مستعمل جدید آئینی و قانونی اِصطلاحات کی روشیٰ میں امام کا ترجمہ حکومت/ مسلم حکومت/مسلم ریاست اور طاعت/ اِطاعت کا ترجمہ ریاست کانظم اور اتھارٹی کیا گیا ہے۔

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الفتن، باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة، ٢: ٢٥٩٥، وقم: ٣٢٧٣

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب العزلة، ٢: ١٣١٤، رقم:
 ٣٩٧٩

(٢) مقدمة ابن خلدون: ١٣٨

#### ما لا يحل من جورٍ وظلمٍ. (١)

''لغت کی رُوسے بغی کامعنی ہے: ''طلب کرنا'' مثلاً ﴿ذَٰلِکَ مَا کُنّا نَبُغِ﴾ میں یہ لفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے اور عرف میں اس سے مراد ناجائزظلم و ستم کرنا ہے۔''

يهى معنوى تفصيلات تهذيب اللغة، الصحاح اور لسان العرب مين بهى مذكور بين.

ان لغوی تعریفات سے بی ثابت کرنامقصود تھا کہ بغاوت کے لفظ میں ہی زیادتی اور ظلم کا معنی پایا جاتا ہے۔ مزید بید کہ اِس میں شرعی قیود اور قانونی و آئینی حدود کو توڑ کر معاشرے میں بدامنی، زیادتی اور ظلم کا مرتکب ہوا جاتا ہے۔

## ۲۔ بغاوت کی اِصطلاحی تعریف

اُبلِ لغت نے بغاوت کی کئی تعریفات بیان کی ہیں اور وہ سب ایک ہی معنوی اُصل کی طرف لوٹت ہیں۔ اِسی طرح مختلف فقہی نداہب میں بھی بغاوت کی کئی تعریفات کی گئی ہیں۔ ان سب میں بھی معنوی اصل ایک ہی ہے، ان میں سے چند ایک درج ذیل میں:

### (۱) فقہاے اُحناف کے ہاں بغاوت کی تعریف

ا۔ فقہاے احناف میں سے ایک نمایاں نام علامہ ابن جام (م ۲۱ھ) کا ہے۔ انہوں نے فتح القدیو میں بغاوت کی سب سے جامع تعریف کی ہے اور باغیوں کی مختلف اقسام بیان کی ہیں۔ وہ کھتے ہیں:

والباغى في عرف الفقهاء الخارج عن طاعة إمام الحق. والخارجون عن طاعته أربعة أصناف:

(١) حصكفي، الدر المختار، ٣: ٢٢١

أحدها: الخارجون بلا تأويل بمنعة وبلامنعة، يأخذون أموال الناس ويقتلونهم ويخيفون الطريق، وهم قطاع الطريق.

والثانى: قوم كذلك إلا أنهم لا منعة لهم لكن لهم تأويل. فحكمهم حكم قطّاع الطريق. إن قتلوا قتلوا وصلبوا. وإن أخذوا مال المسلمين قطعت أيديهم وأرجلهم على ما عرف.

والثالث: قوم لهم منعة وحمية خرجوا عليه بتأويل يرون أنه على باطل كفر أو معصية. يوجب قتاله بتأويلهم. وهؤلاء يسمون بالخوارج يستحلون دماء المسلمين وأموالهم ويسبون نساءهم ويكفرون أصحاب رسول الله المنهم وحكمهم عند جمهور الفقهاء وجمهور أهل الحديث حكم البغاة. ......

والرابع: قوم مسلمون خرجوا على إمام ولم يستبيحوا ما استباحه الخوارج، من دماء المسلمين وسبى ذراريهم وهم الغاة. (۱)

''فقہاء کے ہاں عرفِ عام میں آئین و قانون کے مطابق قائم ہونے والی حکومت کے نظم اور اتھارٹی کے خلاف مسلح جدوجہد کرنے والے کو باغی، (دہشت گرد) کہا جاتا ہے۔ حکومت وقت کے نظم کے خلاف بغاوت کرنے والوں کی چارفتمیں ہیں:

'' پہلی قتم ایسے لوگوں پر مشتمل ہے جو طاقت کے بل بوتے یا طاقت کے بغیر بلاتا ویل حکومت کی اتھارٹی اور نظم سے خروج کرنے والے ہیں اور لوگوں کا مال

<sup>(</sup>١) ابن همام، فتح القدير، ٥: ٣٣٣

لوٹتے ہیں، انہیں قتل کرتے ہیں اور مسافروں کو ڈراتے دھمکاتے ہیں، یہ لوگ راہزن ہیں۔

'' ووسری قشم ایسے لوگوں کی ہے جن کے پاس غلبہ پانے والی طاقت وقوت تو نہ ہو کیاں غلبہ پانے والی طاقت وقوت تو نہ ہو کیان مسلح بغاوت کی غلط تاویل ہو، پس ان کا حکم بھی را ہزنوں کی طرح ہے۔ اگر بیو تل کریں تو بدلہ میں انہیں قتل کیا جائے اور اگر مسلمانوں کا مال لوٹیس تو ان پر شرعی حد جاری کی جائے۔

'' چوشی قسم ان لوگوں کی ہے جنہوں نے حکومت ِ وقت کے خلاف مسلح بغاوت تو کی لیکن ان چیزوں کو مباح نہ جانا جنہیں خوارج نے مباح قرار دیا تھا جیسے مسلمان کو قل کرنا اور ان کی اولادوں کو قیدی بنانا وغیرہ۔ یہی لوگ باغی ہیں۔''

۲۔ علامہ زین الدین بن نجیم حنی (م ۱۹۷۰ س) باغی دہشت گردوں کی تعریف یوں کرتے ہیں:

وأما البغاة فقوم مسلمون خرجوا على الإمام العدل، ولم

يستبيحوا ما استباحه الخوارج من دماء المسلمين وسبى ذراريهم. (۱)

"جہاں تک باغیوں کا تعلق ہے تو یہ مسلمانوں میں سے وہ لوگ ہیں جو قانونی طریقے سے قائم ہونے والی حکومت کے خلاف مسلح ہوکر مقابلے میں نکل آتے ہیں، بے شک جس چیز کوخوارج نے حلال قرار دیا ہے یہ اس کو حلال قرار نہ دیتے ہوں مثلاً مسلمان کا خون بہانا اور ان کی اولادوں کو قید کرنا۔ (سویہی لوگ باغی کہلاتے ہیں۔)"

سر علامہ ابن عابدین ؓ (م ۱۲۵۲ھ) نے رد المحتار میں بغاوت کی تعریف اس طرح کی ہے:

أهل البغي: كل فئة لهم منعة. يتغلبون ويجتمعون ويقاتلون أهل العدل بتأويل. يقولون: "الحق معنا" ويدعون الولاية. (٢)

''باغیوں سے مراد ہر وہ گروہ جس کے پاس مضبوط ٹھکانے اور طاقت ہو اور وہ غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ لوگوں کومنظم کر کے مسلم ریاستوں کے خلاف (خود ساختہ) تاویل کی بناء پر جنگ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم ہی حق پر ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم ہی ۔''

علامه حسکفی در المختار میں باغی دہشت گردوں کی اقسام بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>١) ابن نجيم، البحر الرائق في شرح الكنز الدقائق، ٥: ١٥١

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن عابدین، رد المحتار، ۳: ۲۲۲

۲- دسوقي، الحاشية، ۳: ۲۲۱

٣- عيني، بناية شرح الهداية، ٥: ٨٨٨

ثم الخارجون عن طاعة الإمام ثلاثة: قطاع طریق ..... و بغاة ..... و خوارج وهم قوم لهم منعة خرجوا علیه بتأویل یرون أنه علی باطل کفر أو معصیة، توجب قتاله بتأویلهم. ویستحلون دماءنا و أموالنا، ویسبون نساءنا ویکفرون أصحاب نبینا مُنْیَیَمِ. وحکمهم حکم البغاة باجماع الفقهاء کما حققه فی الفتح. (۱) در شخم ریاست اور اس کی اتفارئی کا انکار کرنے والے لوگ تین قتم کے ہیں:

''اور یہ خوارج ایسے لوگ ہیں جن کے پاس (فتنہ پھیلانے کی) طاقت ہے، جو حکومت کے خلاف مقابلے میں کسی تاویل کے بل ہوتے پرنکل آئیں۔ان کی رائے میں حکمران باطل پر ہیں، چاہے کفریا گناہ کی حد تک ہوں۔ یہی معصیت ان کی تاویل کے مطابق حکومت سے ان کی جنگ کو واجب کردیتی ہے۔ پھر یہ لوگ ہم مسلمانوں کا خون اور مال حلال سجھتے ہیں۔ ہماری عورتوں کو قیدی بناتے ہیں اور ہمارے نبی مکرم شینی کے صحابہ کرام کی کو کافر قرار دیتے ہیں۔ ان کا حکم باغیوں جیسا ہے اور اس پر فقہاء کا اجماع ہے جیسا کہ اس کی تحقیق فتح کلم باغیوں جیسا ہے اور اس پر فقہاء کا اجماع ہے جیسا کہ اس کی تحقیق فتح القدیر میں ہے۔''

### (۲) فقہاے مالکیہ کے ہاں بغاوت کی تعریف

ماکی فقہاء میں سے امام محمد بن احمد بن جزی الکمی الغرناطی (م ام کے سے ) نے "القوانین الفقھیة" میں کھا ہے:

البغاة هم الذي يقاتلون على التأويل، والذين يخرجون على

<sup>(</sup>١) حصكفي، الدر المختار، ٣: ٢٦٣، ٢٢٢

الإمام، أو يمتنعون من الدخول في طاعته، أو يمنعون حقاً وجب عليهم كالزكاة وشبهها. (١)

"باغی وہ لوگ ہیں جومسلم ریاست کے خلاف خود ساختہ تاویلات کی بناء پرمسلح بغاوت کرتے ہیں اور وہ حق بغاوت کرتے ہیں اور وہ حق اوا نہیں کرتے جس کی ادائیگی (بطور پُراَمن شہری) ان کے ذمہ لازم تھا جیسا کہ زکوۃ کی ادائیگی یا اس طرح کے دیگر واجبات۔"

امام وسوقی المالکی نے''حاشیة علی الشوح الکبیر'' کے باب ذکر فیہ البغی وما یتعلق به *میں لکھا ہے*:

وَهُوَ لُغَةً التَّعَدِّى وَبَغَى فُكَلانٌ عَلَى فُلانٍ: استَطَالَ عَلَيهِ. وَشَرُعًا قَالَ ابُنُ عَرَفَةَ: هُو الإِمْتِنَاعُ مِنُ طَاعَةِ مَنُ ثَبَتَتُ إِمَامَتُهُ فِى غَيْرِ مَعُصِيةٍ بِمُغَالَبَةٍ وَلَوُ تَأَوُّلًا.

''لغت کی رُوسے بغاوت کا معنی ''سرکٹی' ہے اور''بغی فلان علی فلان'' کا مطلب ہے: فلال نے فلال پر سرکٹی کی۔ اور ابن عرفہ نے فرمایا: شرعی طور پر کسی قانونی حکومت پر غلبہ حاصل کرنے کے لئے اس کی اتھارٹی سے ان کاموں میں انکار کرنا بغاوت کہلاتا ہے جومعصیت نہ ہوں، اگر چہ وہ بغاوت کسی تاویل کی بناء پر ہی کیوں نہ ہو۔''

# (س) فقہاے شافعیہ کے ہاں بغاوت کی تعریف

ا۔ فقہاے شافعیہ میں سے امام نووی (م ۲۷۲ھ) نے اپی کتاب ''روضة الطالبین'' میں ایک مستقل باب' فقتال البغاة'' کے عنوان سے قائم کیا ہے جس میں دیگر

<sup>(</sup>١) ابن جزى الكلبي، القوانين الفقهية: ٣١٣

تفصیلات کا تذکرہ کرنے سے قبل باغی کی تعریف ان الفاظ میں کی گئی ہے:

الباغی فی إصطلاح العلماء هو المخالف لإمام العدل، الخارج عن طاعته بامتناعه من أداء واجب عليه أو غيره بشرط. (۱) "علماء كي اصطلاح مين باغي مسلم حكومت كے اس مخالف كو كہتے ہيں جو اس كي

"علاء کی اصطلاح میں باغی مسلم حکومت کے اس مخالف کو کہتے ہیں جو اس کی اتھارٹی تسلیم نہ کرے اس طرح کہ جو اس پر یا دوسروں پر واجب ہے وہ مشروط طور پر روک لے۔"

علامہ زکریا انصاری الشافعی (م ۹۲۲ھ) دہشت گرد باغیوں کی تعریف اس طرح کرتے ہیں:

البغاة: هم مخالفو إمام بتأويل باطل ظنا وشوكة لهم. ويجب قتالهم. وأما الخوارج: وهم قوم يكفرون مرتكب كبيرة ويتركون الجماعات. فلا يقاتلون ما لم يقاتلوا. (٢)

''باغی وہ لوگ ہیں جو تاویل باطل کا سہارا لیتے ہوئے اپنی قوت و طاقت کی ہوئے رہے کے لئے) ان ہناء پر حکومت کی مخالفت کریں۔ (ان کی بغاوت کوختم کرنے کے لئے) ان کے خلاف جنگ کرنا واجب ہے۔ خوارج تو ایسی قوم ہے جو گناہ کبیرہ کے مرتکب کو کافر کہتے ہیں اور مسلمانوں کے ساتھ اکٹھا ہونے کو ترک کردیتے ہیں۔ مگر ان سے اس وقت تک جنگ نہیں کی جائے گی جب تک کہ وہ خود جنگ میں پہل نہ کریں۔'

سر الم شربني (م ٤٧٥ هـ) الإقناع مين لكست بين:

<sup>(</sup>١) نووى، روضة الطالبين، ١٠: ٥٠

<sup>(</sup>٢) زكريا الأنصاري ، منهج الطلاب، ١:٣٣١

البغاق: جمع باغ. والبغى: الظلم ومجاوزة الحد. سموا بذلك لظلمهم وعدولهم عن الحق. والأصل فيه آية: ﴿وَإِنُ طَآئِفَتْنِ مِنَ الْمُوْمِنِيُنَ اقُتَتَلُو ا﴾. (١) وليس فيها ذكر الخروج على الإمام صريحاً لكنها تشمله بعمومها أو تقتضيه، لأنه إذا طلب القتال لبغى طائفة على طائفة فللبغى على الإمام أولى. وهم مسلمون مخالفو إمام ولو جائرا، بأن خرجوا عن طاعته بعدم انقيادهم له أو منع حق توجه عليهم كزكاة بالشروط الآتية. ويقاتل أهل البغى وجوبا كما استفيد من الآية المتقدمة. (٢)

'البغاة: باغ کی جمع ہے۔ 'البغیٰ'' کا معنی ظلم ہے اور حدسے تجاوز کرنا بھی۔
باغیوں کو باغی اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ وہ ظلم بھی کرتے ہیں اور حق سے بھی
ہٹ جاتے ہیں۔ اِس میں اُصل ہے آ ہے کر بہہ ہے: ﴿اور اگر مسلمانوں کے دو
گروہ آپس میں جنگ کریں ﴿ ۔ اِس میں صراحناً حکومت کے خلاف خروج
کاذکر تو نہیں لیکن ہے آ ہے مبارکہ اپنے عموم کی وجہ سے خروج کو شامل ہے یا
اس خروج کا تقاضا کرتی ہے۔ اس لیے کہ جب ایک گروہ کا دوسرے کے
خلاف بغاوت کے سبب جنگ کرنا واجب ہے تو حکومت کے خلاف بغاوت
کرنے والے گروہ کے خلاف جنگ کرنا واجب ہو گی اور وہ حکومت کی
خلاف مسلمان ہیں اگرچہ وہ حکومت ظالم ہی کیوں نہ ہو۔ انہوں نے حکومت کی
اضار ٹی کو تسلیم نہ کر کے اس کے نظم سے خروج کیا ہے یا ان حقوق کی ادائیگی
سے انکار کر دیا جو ان پر لازم تھی جسے زکو ۃ۔ اہل بغاوت کے ساتھ وجو بی طور
یہ جنگ کی جائے گی جیسا کہ فدکورہ آ بیت مبارکہ سے پتہ چاتا ہے۔''

<sup>(</sup>١) الحجرات، ٩٩: ٩

<sup>(</sup>٢) شربيني، الإقناع، ٢: ٥٣٤

امام شربنی نے یہی تفصیل''مغنی المحتاج (۱۲۳:۴۷)'' میں بھی بیان کی ہے۔

## (4) فقہاے حنابلہ کے ہاں بغاوت کی تعریف

فقہائے حنابلہ میں ابن مبیرہ اُ الحسنبلی (م ۵۸۷ھ) نے باغیوں کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

ا واتفقوا على أنه إذا خرج على إمام المسلمين طائفة ذات شوكة بتأويل مشتبه، فإنه يباح قتالهم حتى يفيئوا . (۱)

"تمام ائمہ کرام اس بات پر متفق ہیں کہ جب طاقت اور مضبوط ٹھکانوں والا کوئی گروہ کسی مشتبہ تاویل کی بناء پر مسلم حکومت کے نظم (writ) سے نکل جائے تو اس کے ساتھ جنگ کرنا مباح ہے یہاں تک کہ وہ واپس (حکومت کے نظم کی اطاعت) لوٹ آئے۔"

۲۔ امام ابن قدامہ (م ۲۲۰ھ) نے بغاوت کی تعریف میں لکھا ہے:

قوم من أهل الحق خرجوا على الإمام بتأويل سائغ، وراموا خلعه، ولهم منعة وشوكة. (٢)

''مسلمانوں کا ایک گروہ جس نے حکومتِ وقت کے خلاف بہ ظاہر ہر کشش تاویل کی بناء پر بغاوت کی، اور حکومت کوختم کرنے کا ارادہ کیا، اور ان کے یاس محفوظ ٹھکانے اور اسلحہ و طاقت تھی (اسے باغی کہا جاتا ہے)۔''

<sup>(</sup>١) ابن هبيرة، الإفصاح: ٣٠٢

<sup>(</sup>٢) ١- إبن قدامة، الكافي، ٣: ١٣٧

٢- شربيني، مغنى المحتاج، ٣: ١٢٣، ١٢٣ ا

٣- قرافي، الذخيرة، ٥: ٢ ١ ٥

سر. مملح المقدى الحسنبي (م ٢٧هـ) "الفروع" ميں لکھتے ہيں:

أهل البغى: وهم الخارجون على الإمام بتأويل سائغ. ولهم شوكة لا جمع يسير خلافا لأبى بكر. وإن فات شرط فقطاع طريق. وفى الترغيب لا تتم الشوكة إلا وفيهم واحد مطاع. وأنه يعتبر كونهم في طرف ولايته. (1)

"باغی وہ لوگ ہیں جو بہ ظاہر پرکشش تاویل کی بناء پر حکومتِ وقت کے خلاف خروج کریں اور ان کے پاس قوت و طاقت لیعنی اسلحہ اور افرادی قوت خوب ہو اور ان کی جماعت چھوٹی نہ ہو۔ اس میں امام ابوبکر (المروزی) کا اختلاف ہے۔ اور اگر کوئی ایک شرط مفقود ہو تو ان کو راہزن کہیں گے۔ اور الترغیب میں کھا ہے کہ اس وقت تک طاقت وقوت کی شرط پوری نہیں ہوتی جب تک اس جماعت کے اندر ایک لیڈر نہ ہو۔ اور سلطنت کے کسی ایک کونے میں ان کی عمل داری اور قبضہ و تصرف کا بھی اعتبار کیا جائے گا۔"

ام ابراہیم بن محمد بن عبد الله بن مخالج الحسنبی (م۸۸۴ه) "المبدع" میں کھتے ہیں:

البغي: مصدر بغى يبغى بغيا إذا اعتدى. والمراد هنا الظلمة الخارجون عن طاعة الإمام المعتدون عليه. (٢)

"البغى (بغاوت) بغى يبغى بغياسے مصدر ہے جب كوئى زيادتى كرے تو اسے باغى كہا جاتا ہے۔ اور يہاں اس سے مراد وہ ظالم لوگ ہيں جو حكومت وقت كے خلاف سركشى كرتے ہوئے اس كى اطاعت سے نكل جاتے ہيں۔"

<sup>(</sup>۱) ابن مفلح، الفروع، ۲: ۱۳۷

<sup>(</sup>٢) ابن مفلح، المبدع، ٩: ٩٥١، ١٢٠

#### علامه مرعی بن یوسف آخسنبی (م۳۳۰ه) نے غایة المنتهی میں لکھا ہے:

هم الخارجون على إمام ولو غير عدل، بتأويل سائغ ولهم شوكة، ولو لم يكن فيهم مطاع ويحرم الخروج على الإمام ولو غير عدل. (١)

''باغی وہ لوگ ہیں جو اپنی خودساختہ تاویل کی بنا پر حکومت کے خلاف مسلح بغاوت کرتے ہیں خواہ وہ حکومت غیر عادل ہی ہو۔ اور ان کے پاس طاقت، ہتھیار اور محفوظ ٹھکانے ہوں اگرچہ ان میں کوئی مُطاع (leader) نہ ہو۔ یاد رکھنا چاہیے کہ مسلمان حکومت کے خلاف مسلح بغاوت حرام ہے اگرچہ وہ حکومت غیر عادل ہی کیوں نہ ہو۔''

٢ علامہ بہوتی اُلحنبلی (م ١٥٠١ھ) نے ''کشاف القناع عن متن الإقناع''
 کے باب قتال أهل البغی میں فرمایا ہے:

وَهُوَ مَصُدَرٌ بَغَى يَبْغِى إِذَا اعْتَدَى، وَالْمُرَادُ هُنَا الظَّلَمَةُ الْخَارِجُونَ عَنُ طَاعَةِ الْإِمَامِ الْمُعْتَدُونَ عَلَيْهِ. (٢)

'' یہ بغی یبغی سے مصدر ہے کہ جب کوئی سرکثی کرے اور یہاں اس سے مراد وہ ظالم لوگ ہیں جو حکومت کے نظم سے سرکشی کے ساتھ خروج کرتے ہیں۔''

# (۵) فقہا ہے جعفریہ کے ہاں بغاوت کی تعریف

فقہ جعفریہ کے فقیہ الوجعفر محمد بن حسین طوی (م ۲۰ م سے اپنی تصنیف ''الإقتصاد الهادی إلى طریق الرشاد'' میں الگ فصل قائم کر کے باغیوں کے احکام

<sup>(</sup>١) مرعى بن يوسف، غاية المنتهى، ٣: ٣٣٨

<sup>(</sup>٢) بهوتي، كشاف القناع عن متن الإقناع، ٢: ١٥٨

بيان كي بين - وه لكھتے بين:

الباغي: هو كل من خرج على امام عادل وشق عصاه، فان على الامام أن يقاتلهم. ويجب على كل من يستنهضه الامام أن ينهض معه و يعاونه على قتالهم، ولا يجوز لغير الامام قتالهم بغير اذنه. فاذا قوتلوا لا يرجع عنهم الا أن يفيئوا الى الحق أو يقتلوا، ولا يقبل منهم عوض ولا جزية.

والبغاة على ضربين: أحدهما: من له رئيس يرجعون اليه. فهؤلاء يجوز أن يجتاز على جراحاتهم ويتبع مدبرهم ويقتل أسيرهم. والآخر: لا يكون لهم فيه رئيس، فهولاء لا يجاز على جريحهم ولا يقتل أسيرهم. (۱)

"باغی سے مراد ہر وہ شخص ہے جو مسلم ریاست کے خلاف مسلح بغاوت کرے اور اسے غیر مشکم کرنے کی کوشش کرے۔ پس حکومت وقت پر لازم ہے کہ ان کے خلاف خلاف جنگ کرے۔ اور ہر اس شخص پر لازم ہے جسے حکومت ان کے خلاف الحضے کا حکم دے کہ وہ حکومت کے ساتھ مل کر ان کا مقابلہ کرے۔ اور حکومت وقت کے علاوہ اس کی اِجازت کے بغیر کسی کے لئے ان دہشت گرد باغیوں کے ساتھ جنگ کرنا جائز نہیں۔ جب ان کے ساتھ جنگ شروع کردی جائے تو اُس وقت تک حکومت اس سے پیچھے نہ ہے جب تک وہ حق کی طرف لوٹ نہ آئیں یا قتل نہ کردئے جائیں۔ اور ان سے کسی قتم کا معاوضہ اور جزیہ بھی قبول نہ کہا جائے۔"

''باغیوں کی دوقتمیں ہیں: ایک قتم یہ ہے کہ ان کا کوئی سربراہ وسرغنہ ہوجس

<sup>(</sup>١) طوسى، الإقتصاد، فصل في حكام البغي: ١٥٥

سے وہ ہدایات لیتے ہوں۔ ان سب کا حکم یہ ہے کہ ان کے زخمیوں کو ان کی حالت پر رہنے دیا جائے گا، ان کے بھاگنے والوں کا تعاقب کیا جائے گا اور ان کے قیدیوں کوئل کیا جائے گا۔ دوسری فتم وہ ہے کہ جس میں ان کا کوئی سربراہ اور سرغنہ نہ ہو۔ پس اس صورت میں ان کے زخمیوں کی مرہم پٹی کی جائے گا، اور ان کے قیدیوں کوئل نہیں کیا جائے گا۔''

فقہ جعفریہ کے ایک اور مفسر و فقیہ فضل بن حسن الطبرسی (م ۵۴۸ھ) نے اپنی کتاب''المؤتلف من المختلف'' میں باغی کی تعریف اس طرح کی ہے:

الباغي: هو الذي يخرج على إمام عادل ويقاتله، ويمنع من تسليم الحق اليه. (١)

''باغی سے مراد وہ شخص ہے جومسلم ریاست کے خلاف مسلح خروج اور جنگ کرتا ہے اور اس کی اتھار ٹی کو ماننے سے انکار کرتا ہے۔''

درج بالاتحقیق سے یہ بات واضح ہوگئی کہ عالم اسلام کی ان نامور علمی شخصیات نقبی مسلک، علاقے اور زمانے کے اختلاف کے باوجود''بغاوت'' کا اصطلاحی مفہوم الفاظ کے تھوڑ ہے بہت تغیر کے ساتھ ایک ہی بیان کیا ہے۔ تعریفات کے ذیل بیس ہرفقہی مسب فکر کے ان نمائندہ علاء کی آ راء اور نتائج فکر جانے کی ضرورت اس لیے پڑی تاکہ نفسِ مسئلہ کو شجھنے بیس مدمل سکے۔ سب حضرات نے باغیوں سے مراد ایسا دہشت گردگروہ لیا ہے جس کے افعال انتہاء پیندی کا مظہر ہوتے ہیں، جو خود ساختہ تاویل کی بناء پر حکومت کی اتھارٹی کو نہیں مانتا اور اس کے خلاف مسلح جد و جہد کا مرتکب ہوتا ہے۔ آج بھی ہمیں کی اتھارٹی کو نہیں مانتا اور اس کے خلاف مسلح جد و جہد کا مرتکب ہوتا ہے۔ آج بھی ہمیں کی اعوان کے ساتھ بھی وہی سلوک بیا جانا چاہے جو اس سے پہلے کیا جاتا رہا۔ لہذا اس پر وہی شرعی احکامات نافذ ہوں گیا جانا جانا چاہے ہوں پر اطلاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>١) طبرسي، المؤتلف من المختلف، كتاب قتال أهل البغي، ٢: ٣٧٤

# (۲) معاصر علاء کے ہاں بغاوت اور دہشت گردی کی تعریف

رابطہ عالم اسلامی کا سواہویں سیشن مکہ مکرمہ میں خادم الحرمین الشریفین ملک فہد بن عبدالعزیز آلِ سعود کی نگرانی میں (۲۱ تا ۲۱ شوال ۱۹۲۲ھ بمطابق ۵ تا ۱۰ جنوری ۲۰۰۲ء) اسلامی فقہی اکیڈمی میں منعقد ہوا۔ اس سیشن کے بعد دہشت گردی کے حوالے سے بیانِ مکہ (Makka Decralation) کے نام سے جو اعلامیہ صادر ہوا اس میں دہشت گردی کی تعریف اس طرح کی گئی ہے:

الإرهاب: هو العدوان الذي يمارسه أفراد أو جماعات أو دول بغيًا على الإنسان: دينه، ودمه، وعقله، ماله، وعرضه. ويشمل صنوف التخويف والأذى والتهديد والقتل بغير حق وما يتصل بصور الحرابة وإخافة السبيل وقطع الطريق، وكل فعل من أفعال العنف أو التهديد، يقع تنفيذًا لمشروع إجرامي فردى أو جماعي، ويهدف إلى إلقاء الرعب بين الناس، أو ترويعهم بإيذائهم، أو تعريض حياتهم أو حريتهم أو أمنهم أو أحوالهم للخطر، ومن صنوفه إلحاق الضرر بالبيئة أو بأحد المرافق والأملاك العامة أو الخاصة، أو تعريض أحد الموارد الوطنية، أو الطبيعية للخطر، فكل هذا من صور الفساد في الأرض التي نهى الله سبحانه وتعالى المسلمين عنها: ﴿وَلا تَبُغِ الْفُسَادَ فِي الْارْضِ طُانَّ اللهُ لا يُحِبُّ الْمُفُسِدِينَ ٥﴾. (١)

وقد شرع الله الجزاء الرادع للإرهاب والعدوان والفساد، وعده

<sup>(</sup>١) القصص، ٢٨: ٢٧

محاربة الله ورسوله ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَرَوُّا الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسُعَونَ فِي الْآرُضِ فَسَادًا اَنُ يُّقَتَّلُوْ الوَيُصَلَّبُوْ الوَّتُقَطَّعَ اللهُ وَارُجُلُهُمُ مِّنُ خِلافٍ اَوْ يُنْفَوُ امِنَ الاَرْضِ طَ ذَٰلِكَ لَهُمُ خِرُى فِي اللهِ مُ فِي اللهِ حَرَةِ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ۞ . (١)

ولا توجد في أى قانون بشرى عقوبة بهذه الشدة نظرًا لخطورة هذا الاعتداء ، الذى يعد في الشريعة الإسلامية حربًا ضد حدود الله، وضد خلقه. ويؤكد المجمع أن من أنواع الإرهاب:إرهاب الدولة، ومن أوضح صوره وأشدها شناعة الإرهاب الذى يمارسه اليهود في فلسطين، وما مارسه الصرب في كل من البوسنة والهرسك وكوسوفا، ورأى المجمع أن هذا النوع من الإرهاب من أشد أنواعه خطرًا على الأمن والسلام في العالم، وعد مواجهته من قبيل الدفاع عن النفس، والجهاد في سبيل الله. (٢)

" دہشت گردی سے مراد وہ سرکتی ہے جس کا ارتکاب مخصوص افراد، جماعتیں یا ملک دوسرے انسانوں کے دین، خون، عقل، مال اورعزت کی پامالی کے ذریعے کرتے ہیں۔ اس ظلم اور حقوق کی پامالی میں ایذاء رسانی، خوف و ہراس پیدا کرنا اور ناحق قتل کرنا شامل ہے۔ اسی طرح گروہوں کی شکل میں لوٹ مار، خون خرابہ اور شاہراہوں پر قبضہ کر کے لوگوں کو ہراساں کرنا بھی اسی نوعیت کے جرائم ہیں۔ دشمنی یا زیادتی خواہ کسی فرد کی طرف سے ہو یا جماعت کی طرف سے اس کا مقصد لوگوں کے دلوں میں رعب ڈالنا ہو یا آئییں ایذاء رسانی کے ذریعے

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٣

<sup>(</sup>٢) بيان مكة: ٣ (٢٠٠٢ء)

ڈرانا دھرکانا یا ان کی زندگی، آزادی، امن یا اُحوال کو خطرات میں جھونکنا ہو۔
دہشت گردی کی جملہ اقسام میں سے ایک بیبھی ہے کہ معاشرہ یا فرد کو نقصان
پہنچایا جائے، املاک اور ضرورت کی اشیاء تلف کی جائیں یا مکی وسائل میں سے
کسی چیز کو خطرات میں جھونکا جائے۔ بیساری فساد فی الارض کی صورتیں ہیں
جس سے اللہ تعالی نے مسلمانوں کو اپنے اس ارشادِ گرامی ﴿اور ملک میں فساد
انگیزی (کی راہیں) تلاش نہ کرو، بے شک اللہ فساد بیا کرنے والوں کو پہند
نہیں فرما تا کی کے ذریعے منع فرمایا ہے۔

'اللہ تعالی نے دہشت گردی، عداوت اور فساد کے لئے سخت سزا مقرر فرمائی ہے اور اِسے اللہ تعالی اور اس کے رسول مکرم سٹینٹی کے ساتھ دشنی گردانا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ بِ شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے پھرتے ہیں (یعنی مسلمانوں میں خوزیز راہزنی اور ڈاکہ زنی وغیرہ کے مرتکب ہوتے ہیں) ان کی سزا یہی ہے کہ وہ قتل کیے جائیں یا پھانی دیے جائیں یا ان کے ہاتھ اور ان کے پاؤں خالف سمتوں سے کائے جائیں یا (وطن کی) زمین (میں چلنے پھرنے) سے دور (یعنی ملک بدریا قید) کر دیے جائیں۔ یہ (تو) ان کے لیے دنیا میں رسوائی ہو اور ان کے لیے دنیا میں رسوائی ہو اور ان کے لیے آخرت میں (بھی) بڑا عذاب ہے۔ ﴾

''اس سرکشی پر - جس کو بہت بڑا خطرہ ہونے کے پیشِ نظر شریعتِ اسلامیہ میں اللہ تعالیٰ کی حدود اور اس کی مخلوق کے خلاف جنگ شار کیا جاتا ہے - جو شخت سزا رکھی گئی ہے، اس طرح کی سخت سزا کسی انسانی قانون میں نہیں پائی جاتی۔ ہمارے ادارے نے اس بات پر بھی زور دیا کہ بلاشبہ دہشت گردی کی اقسام میں سے بڑی قسم ملکی دہشت گردی ہے لیکن سب سے واضح ترین اور برترین دہشت گردی وہ ہے جو یہودی فلسطین میں مسلسل جاری رکھے ہوئے ہیں اور وہ

جو سرب باشندے بوشیا اور کوسووا میں کر رہے ہیں۔ اس سربراہی کانفرنس کی رائے میں اس فتم کی دہشت گردی دنیا کے امن اور سلامتی کے لئے سب سے بڑا خطرہ ہے، اور اس کا سامنا کرنے کو ہمارے ادارے نے جان کے دفاع اور جہاد فی سبیل اللہ کے قبیل سے شار کیا ہے۔''

### س-حرابه اور محاربین کی اصطلاحی تعریف

بعض علاء نے باغی کو محارب کے معنی میں بھی لیا ہے اور بعض نے باغی اور محارب میں فرق کرتے ہوئے ان کے ساتھ برتاؤ کی صورتیں بھی مختلف کھی ہیں۔مثلا: ا۔ امام ابن ہمامؓ (م ۸۲۱ھ) فرماتے ہیں:

بأنهم: الخارجون بلا تأويل بمنعة وبلا منعة، يأخذون أموال النَّاس، ويقتلونهم ويخيفون الطريق. (١)

''محاربین سے مراد وہ لوگ ہیں جو کسی تاویل کے بغیر طاقت کی بنیاد پر یا اس کے بغیر بغاوت کرنے والے ہیں، جو لوگوں کے مال چھین لیتے ہیں، انہیں قتل کرتے ہیں اور راستوں میں خوف و ہراس پیدا کرتے ہیں۔''

۲۔ امام ابن عبدالبر (م ۲۲۳ه) نے ڈاکو، فسادی، خون خرابہ کرنے والے اور دوسروں کی عزت پر ہاتھ ڈالنے والوں کو بھی (محارب ' بی قرار دیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

كل من قطع السبل وأخافها، وسعى في الأرض فسادًا بأخذ المال، واستباحة الدماء، وهتك ما حرم الله هتكه من المحارم

(١) ١- إبن سمام، فتح القدير، ٢: ٩٩

٢- ماوردي، الإقناع: ١٤٣

٣- ابو القاسم عمرين حسين، مختصر الخرقي: ٢٦١

فهو محارب. (١)

''ہر وہ شخص جس نے رکاوٹیں ڈال کر راستوں کو کاٹ دیا اور ان میں خوف و ہراس پیدا کیا، مال لوٹین اور خون کو مباح کرنے کے ذریعے زمین میں فساد پھیلایا، وہ محارب ہے۔''

### سم۔ باغیوں کی علامات

باغیوں اور دہشت گردوں کی مخصوص علامات کا تفصیلی ذکر تو خوارج کے ضمن میں آگے آئے گا۔ تاہم یہاں اختصار کے ساتھ کچھ ائمہ کرام کی عبارات موضوع زیرِ بحث کی وضاحت کے لیے پیش کی جا رہی ہیں۔

#### ا۔ فقہاے اُحناف میں سے امام کاسائی فرماتے ہیں:

فالبغاة: هم الخوارج. وهم قوم من رأيهم أن كل ذنب كفر كبيرة كانت أو صغيرة يخرجون على إمام أهل العدل. ويستحلون القتال والدماء والأموال بهذا التأويل ولهم منعة وقوة. (٢)

''پس باغی دہشت گرد گروہ،خوارج ہی ہوتے ہیں (جن کی یہ تین علامتیں عام ہیں):

ا۔ جن کا نظریہ یہ ہے کہ ہر گناہ کفر ہے خواہ وہ گناہ کبیرہ ہو یا صغیرہ (اس کئے وہ فاسق حکمرانوں کو کافر سمجھتے ہیں)۔

۲۔ یہ انتہاء پیند لوگ مسلمان حکومت کے خلاف بغاوت کرتے ہیں اور

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن عبد البر، الكافى في فقه أهل المدينة، ٢: ١٠٨٧ - ٢ دردير، الشرح الصغير، ٣: ٢ ٩٣، ٩٣،

<sup>(</sup>٢) كاساني، بدائع الصنائع، ٤: • ١٣٠

مسلمانوں کے ساتھ جنگ کرنے اور ان کولل کرنے کو جائز سجھتے ہیں۔ اور ان کے اموال کو اپنی خودساختہ تاویل کی وجہ سے حلال قرار دیتے ہیں جو انہوں نے (لوگوں کومشتعل کرنے کے لیے) گھڑی ہوتی ہے۔

سر ان کے پاس طاقت اور قوت ہوتی ہے (جسے وہ اپنے ندموم مقاصد کے لئے کہیں سے بھی اور کسی سے بھی حاصل کرنے میں حرج نہیں سمجھتے)۔''

۲ فقه شافعی کی معروف کتاب حاشیة البجیر می میں علامه سلیمان بن عمر بن محمد
 الشافعی (م ۱۲۲۱ه) نے دہشت گردخوارج کی تعریف میں لکھا ہے:

وأما الخوارج: وهم صنف من المبتدعة. قائلون: بأن من أتى كبيرة كفر وحبط عمله وخلد في النار. وأن دار الإسلام بظهور الكبائر بها تصير دار كفر. (١)

"دہشت گردخوارج، بدعتوں کی ایک قتم ہے۔ جن کا کہنا ہے کہ گناہ کبیرہ کا مرتکب کا فر ہے اور اس کے سارے اُعمال ضائع ہیں اور وہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔ اور (اُن کا بیہ بھی عقیدہ ہوتا ہے کہ) کبیرہ گناہ ظاہر ہونے کے بعد دار الاسلام دار الكفر میں بدل جاتا ہے (اِس لیے وہ مسلمانوں کا قتلِ عام جائز سمجھتے ہیں۔)"

امام ابن قدامہ المقدی نے ''المغنی'' میں ''قتال أهل البغی'' کے عنوان سے باب باندھا ہے جس میں باغیوں سے متعلق بنیادی ابحاث بیان کی ہیں۔ انہوں نے سب سے پہلے سورۃ الحجرات کی آیت نمبر ۹ اور ۱۰ سے باغیوں کا حکم بیان کیا ہے۔ اس کے بعد اَحادیثِ رسول سُنِیَا ہے کے ذریعے دہشت گردوں اور خوارج کی فرمت کرتے ہوئے خوارج کی اقسام کو یوں بیان کیا ہے:

<sup>(</sup>۱) بجیرسی، حاشیة، ۳: ۱ ۲۰

والخارجون عن قبضة الإمام أصناف أربعة:

أحدها: قوم امتنعوا من طاعته وخرجوا عن قبضته بغير تأويل، فهؤ لاء قطاع طريق ساعون في الأرض بالفساد.

الثالث: الخوارج الذين يكفرون بالذنب ويكفرون عثمان وعليا وطلحة والزبير وكثيرا من الصحابة ويستحلون دماء المسلمين وأموالهم إلا من خرج معهم.

الرابع: قوم من أهل الحق يخرجون عن قبضة الإمام ويرومون خلعه لتأويل سائغ، وفيهم منعة يحتاج في كفهم إلى جمع الجيش. فهؤلاء البغاة الذين نذكر في هذا الباب حكمهم وواجب على الناس معونة إمامهم في قتال البغاة ..... لأنهم لو تركوا معونته لقهره أهل البغى وظهر الفساد في الأرض.

'' حکومت کے دائرہ اختیار اور اس کے نظم سے خروج کرنے والوں کی جار قشمیں ہیں:

ا۔ وہ لوگ جنہوں نے اپنے آپ کو بغیر کسی تاویل کے حکومتِ وقت کی اطاعت سے روک لیا اور اس کے دائرہ اختیار اور اس کے نظم سے بغاوت وخروج کیا تو

<sup>(</sup>١) ابن قدامة، المغنى، ٩: ٣، ٥

یہ راہزن ڈاکو ہیں جو زمین میں فساد بریا کرنے والے ہیں۔

۲۔ وہ لوگ جن کے پاس تاویل تو ہے مگر وہ چندلوگ ہیں جن کے پاس کوئی محفوظ ٹھکانہ نہیں لیعنی ایک، دو، دس یا قدرے زیادہ۔ ہمارے اکثر اصحاب معلم (حنابلہ) کے نزدیک یہ ڈاکو ہیں اور یہی امام شافعی کا مذہب ہے کیونکہ ابن مجم نے جب سیدناعلی المرتضلی کو زخمی کیا تو آپ کھے نے اپنے بیٹے حضرت حسن کھیے فرمایا: اگر میں ٹھیک ہو گیا تو اس کے بارے میں خود فیصلہ کروں گا اور اگر شہید ہو گیا تو اس کا مثلہ نہ کرنا۔

سا۔ وہ خوارج جو گناہ کے ارتکاب کی وجہ سے لوگوں کو کا فر قرار دیتے ہیں اور حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت طلحہ، زبیر اور دیگر بہت سے صحابہ کرام گھ کو کا فر گردانتے ہیں۔مسلمانوں کے خون اور مال کو حلال سمجھتے ہیں سوائے اُس شخص کے جوان کے ساتھ مل کرخروج کرے۔

الم مسلمانوں میں سے پچھ لوگ جو حکومتِ وقت کے دائرہ اختیار اور اس کے نظم سے خروج کرتے ہیں اور اطاعت کا طوق بہ ظاہر پُر گشش تاویل کی بناء پر اتار پھینکنے کا قصد کرتے ہیں شرط یہ ہے کہ ان میں اتی قوت موجود ہو جس کا مقابلہ کرنے کے قصد کرتے ہیں شرط یہ ہے کہ ان میں اتی قوت موجود ہو جس کا مقابلہ کرنے کے لئے حکومتِ وقت کو لشکر تیار کرنے کی ضرورت محسوں ہوتو یہ ہیں وہ باغی لوگ جن کا حکم ہم یہاں ذکر کر رہے ہیں۔ لوگوں پر واجب ہے کہ وہ ان دہشت گروں کے خلاف حکومتِ وقت کی مدد کریں۔ ..... پس اگر وہ حکومتِ وقت کی مدد کریں۔ .... پس اگر وہ عکومتِ وقت کی مدد کریں۔ .... پس اگر وہ عکومتِ وقت کی مدد و إعانت کو ترک کر دیں گے تو باغی دہشت گرد اُن پر علام قالب آ جائیں گے اور زمین میں فساد پھیل جائے گا۔''

جس طرح باغی کی تعریف پر ائمہ و فقہاء کا انفاق ہے اسی طرح ان کی علامات پر بھی اجماع ہے۔ سب سے پہلی علامت ہے ہے کہ وہ لوگ دوسرے مسلمانوں کو اسلام سے خارج سمجھیں گے، وہ اپنی انتہا لیندی کا جواز غلط تاویل کے ذریعے پیش کریں گے یعنی

گنہگار مسلمانوں پر یا فاسق حکمرانوں پر کفر کا فتو کی لگاتے ہوئے ان کے قبل کا جواز بنائیں گے۔ ان کی علامات اور اقدامات خوارج سے مشابہت رکھتے ہیں اس لئے ان کے بارے میں حکم بھی وہی ہے جوخوراج کے بارے میں خلیفہ چہارم سیدنا علی الرتضٰی کے جاری فرمایا تھا جس کی تفصیلات آئندہ صفحات میں آرہی ہیں۔

فصل دوم

جرم بغاوت کی سنگینی اور اُس کی سزا

# المسلح بغاوت سنگين جرم كيول؟

گزشته سطور میں بیان کی گئی تعریفات اور علامات کی روشی میں بیہ واضح ہوگیا کہ مسلم حکومت اور مسلمانوں کی ہیئت ِ اجتماعی کے خلاف مسلح بغاوت اور دہشت گردی کرنے والے لوگ کسی رعایت کے مستحق نہیں کیونکہ کسی بھی ملک وقوم کی قوت و طاقت اور استحکام و دوام کا اِنحصارِ اِجتماعیت اور مرکزیت پر ہوتا ہے۔

مسلم ریاست اور اجماعی نظم کے خلاف مسلح بغاوت کس قدر شدید جرم ہے؟ اِس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے:

إِنَّمَا جَزَّوُّا الَّذِيُنَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوُنَ فِي الْاَرُضِ فَسَادًا اللهُ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوُنَ فِي الْاَرُضِ فَسَادًا اللهُ يُقَتَّلُونَ الْوَيُصَلَّبُونَ اوَتُقَطَّعَ اَيُدِيهِمُ وَارُجُلُهُمُ مِّنُ خِلَافٍ اوَ يُضَلَّبُونَ اوْيُصَلَّبُونَ اوْيُكُمُ فِي اللهُونَيَا وَلَهُمُ فِي اللاَّخِرةِ يُنْفُوامِنَ الاَرُضِ طَ ذَٰلِكَ لَهُمُ خِزُيٌ فِي اللَّانِيَا وَلَهُمُ فِي اللاَّخِرةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١)

" بے شک جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں (یعنی مسلمانوں میں خوزیز راہزنی اور ڈاکہ زنی وغیرہ کے مرتکب ہوتے ہیں) ان کی سزا یہی ہے کہ وہ قتل کیے جائیں یا پھانی دیئے جائیں یا ان کے ہاتھ اور ان کے پاؤں مخالف سمتوں سے کاٹے جائیں یا (وطن کی) زمین (میں چلنے پھرنے) سے دور (یعنی ملک بدریا قید) کر دیے جائیں۔ یہ (نق) ان کے لیے دنیا میں رسوائی ہے اور ان کے لیے آخرت میں

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٣

( بھی) بڑا عذاب ہے 0''

اِس آیت مبارکہ سے بیمنہوم اخذ ہوتا ہے کہ پُراَمن معاشرے کو مسلح دہشت گردی کے ذریعے خوف زدہ کرنے والوں کا خاتمہ ریاست کیلئے ضروری ہے خواہ ایسے لوگوں کا تعلق کسی بھی مذہب سے ہو۔اس آیت کی تفییر میں حضرت ابن عباس کے فرماتے ہیں:

من شهر السلاح في فئة الإسلام وأخاف السبيل، ثم ظفر به وقدر عليه، فإمام المسلمين فيه بالخيار إن شاء قتله وإن شاء صلبه وإن شاء قطع يده ورجله. (١)

"جس نے مسلمانوں کی آبادی پر ہتھیار اٹھائے اور راستے کو اپنی دہشت گردی کے ذریعے غیر محفوظ بنایا اور اس پر کنٹرول حاصل کرکے لوگوں کا پُرامن طریقے سے گزرنا دشوار کر دیا، تو مسلمانوں کے حاکم کو اختیار ہے کہ چاہے اسے قتل کرے، پھانسی دے یا چاہے تو اس کے ہاتھ، پاؤں کاٹ دے (اور یوں ان کی قوت کو کلیتا ختم کر دے)۔"

امام طبری اور حافظ ابن کثیر نے مزید لکھا ہے کہ سعید بن مسیّب، مجاہد، عطاء، حسن بھری، ابراہیم انتخی اور ضحاک نے بھی اسی معنی کو روایت کیا ہے۔

اسى كوامام سيوطى نے بھى "الدر المنثور (٣: ١٨)" ميں روايت كيا ہے۔

امام قرطبی نے ''الجامع لأحكام القرآن (٢: ١٣٨)'' ميں روايت كيا ہے كه يہ آيت حضور نبی اكرم ﷺ كے زمانه مبارك ميں ايك ايسے گروہ كے حق ميں نازل ہوئی جنہوں نے مدينه منورہ كے باہر دہشت گردی كا ارتكاب كيا، قتلِ ناحق اور اَملاك لوٹنے كے اقدامات كيے جس ير نہيں سخت عبرت ناك سزا دی گئی۔

<sup>(</sup>۱) ا- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ۲: ۵۱۲- طبرى، جامع البيان في تفسير القرآن، ۲: ۲۱۳

اِس آیت سے بیم مفہوم بھی اُخذ ہوتا ہے کہ راہزنی کرنے والوں کو سزائے موت دینا جائز ہے۔ قاضی ثناء الله یانی بی لکھتے ہیں:

أجمعوا على أن المراد بالمحاربين المفسدين في هذه الآية قطاع الطريق سواء كانوا مسلمين أو من أهل الذمة. واتفقوا على أن من برز وشهر السلاح مخيفا مغيرا خارج المصر بحيث لا يدركه الغوث، فهو محارب قاطع للطريق جارية عليه أحكام هذه الآية. ..... وقال البغوى: المكابرون في الأمصار داخلون في حكم هذه الآية. (1)

'اس پرتمام مفسرین کا اجماع ہے کہ اس آیت میں محاربین سے مراد فساد بپا کرنے والے راہزن ہیں؛ مسلمان ہوں یا غیر مسلم، سب کے لئے تھم برابر ہے۔ اس پر بھی انفاق ہے کہ جو کھل کر ہتھیار اٹھالیں، شہر سے باہر لوگوں کو خوفزدہ کریں اور غارت گری کریں جہاں کوئی مددگار بھی نہ پہنچ سکے، ایسا شخص دہشت گرد، جنگجو (terrorist & militant) اور راہزن ہے۔ اُس پر اس آیت کے احکام جاری ہوں گے۔ ..... امام بغوی فرماتے ہیں: شہری آبادیوں میں دہشت گردی کرنے والے بھی اس آیت کے تھم میں شامل ہیں۔''

علامہ زخشری نے اس آیت مبارکہ کی تفیر میں لکھا ہے:

يُحَارِبُون رسُول الله، ومحاربة المُسُلِمِين في حكم مُحَارَبَتِه. (٢)

''یُحَادِبُون رسُول اللهِ (لیخی) مسلمانوں کے ساتھ جنگ بیا کرنا رسول اللہ ﷺ سے جنگ کرنے کے حکم میں ہے۔''

<sup>(</sup>١) قاضى ثناء الله، تفسير المظهري، ٣: ٨٦

<sup>(</sup>٢) زمحشرى، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ١: ٢٢١

علامہ ابوحفص حنبلی، علامہ زخشر ی کی مذکورہ بالا عبارت تحریر کرنے کے بعد مزید کھتے ہیں:

أَنَّ المقصود أَنَّهم يُحَارِبون رَسُول الله سُنَّيْنَةُ وإنما ذكر اسُم الله - تبارك وتعالى - تعطيماً وتفنيماً لمن يُحَارَبُ، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

''مقصد سے کہ وہ رسول الله سُؤَيَّةِ سے جنگ کرتے ہیں اور (اس آیت میں) الله تعالیٰ کا اسم مبارک جنگ کا نشانہ بننے والوں کی عظمت اور قدر و منزلت بڑھانے کے لئے مذکور ہوا ہے جسیا کہ ﴿إِنَّ اللّذِين يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللّهِ مِن بھی یہی اندازِ بیان اختیار کیا گیا ہے۔''

امام ابنِ جمام ؓ نے آیتِ مٰرکورہ سے استنباط کرتے ہوئے دہشت گردی کو اللہ تعالی ، اس کے رسولِ مکرم ﷺ اور عام مسلمانوں کے خلاف جنگ کے مترادف قرار دیا ہے:

سمى قاطع الطريق محاربا لله لأن المسافر معتمد على الله تعالى. فالذى يزيل أمنه محارب لمن اعتمد عليه فى تحصيل الأمن. وأما محاربته لرسوله سُمُنِيَةٍ فإما باعتبار عصيان أمره وإما باعتبار أن الرسول هو الحافظ لطريق المسلمين والخلفاء والملوك بعده نوابه. فإذا قطع الطريق التى تولى حفظها بنفسه ونائبه فقد حاربه. أو هو على حذف مضاف أي يحاربون عباد الله. (٣)

''آیت مذکورہ بالا میں راہزن کو بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ جنگ کرنے والا کہا گیا

<sup>(</sup>١) الفتح، ٣٨: ١٠

<sup>(</sup>٢) أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٤: ٣٠٣

<sup>(</sup>m) ابن همام، فتح القدير، ۵: 22 ا

ہے کیونکہ مسافر اللہ تعالیٰ کی ذات پر جمروسہ کئے ہوئے ہوتا ہے۔ اور وہ محض جو اس کا امن برباد کرتا ہے گویا وہ اس ذات کے ساتھ برسر پیکار ہوتا ہے جس پر وہ مسافر حصولِ امن کی خاطر اعتاد کئے ہوئے تھا اور رہا اس کا رسول معظم سٹی تینے کے ساتھ برسر پیکار ہونا تو وہ اس لئے ہے کہ اس نے رسول اللہ سٹی تینے کے حکم کی نافرمانی کی ہے۔ یا اس لئے کہ حضور نبی اکرم سٹی تینے مسلمانوں کے راستوں کے محافظ و نگہبان ہیں اور آپ سٹی تینے کے بعد آپ کے فافاء اور مسلمان حکم ان آپ سٹی تینے کے نائب ہیں۔ پس جب وہ راستہ روکا گیا جس کی حفاظت کا ذمہ خود آپ سٹی تینے نے اٹھایا ہے اور آپ سٹی تینے کے بعد آپ بعد آپ سٹی تینے کے بعد اس کی حفاظت کا ذمہ خود آپ سٹی تینے کے نائب ہیں۔ پس جب وہ راستہ روکا گیا آپ سٹی تینے کے خلاف اس کی مسلم حکومتوں نے تو گویا آپ سٹی تینے کے خلاف اعلانِ جنگ کیا گیا۔ یا یہاں عبارت حذفِ مضاف کے ساتھ ہے اور اصل عبارت میں ''یہ حاربون عباد اللہ'' ہے لیمنی وہ اللہ تعالیٰ، اس کے رسول عبارت میں 'نہوں کے بندوں کے ساتھ جنگ کرتے ہیں۔''

مٰدکورہ بالا نصوص سے صراحت کے ساتھ ثابت ہوگیا کہ دہشت گرد اللہ تعالیٰ، رسول اکرم ﷺ اور جملہ مسلمانوں کے خلاف جنگ کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی بغاوت کا جرم ایک سنگین اور نا قابل تلافی جرم کہلاتا ہے۔

### أتهم نكته

آیتِ مبارکہ اور اس کے ذیل میں کی گئی تشریحات میں قاطع المطویق لینی راہزن اور ڈاکوکوبھی باغی اور واجب القتل قرار دیا گیا ہے کیونکہ وہ راستوں پر قبضہ کر کے مخلوقِ خدا کو پریشان کرتا ہے۔موجودہ حالات میں اس جرم کا اطلاق ان کارروائیوں پر بھی ہوتا ہے جن میں دہشت گردکسی شارع،کسی علاقے،کسی معجد،سکول یا عمارت پر قبضہ کر کے وہاں کے معصوم لوگوں کو برغمال بنالیتے ہیں۔

دہشت گردی، فساد انگیزی کی الیی شکل ہے جس کی وجہ سے بے گناہ اور معصوم لوگ اذبیت کی موت سے دو چار ہیں اور بہت سے خوف و ہراس اور نفسیاتی دباؤ کا شکار ہو جاتے ہیں۔ یہ ایسا فتنہ ہے جو پورے معاشرے کوخوف میں مبتلا کر دیتا ہے۔ دہشت گرد چونکہ غلط اور بے بنیاد تاویل کے سہارے عوام الناس کو گمراہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں اس لئے ان کے یہ جملہ اقدامات فتنے کی صورت اختیار کر جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان فتنہ گر دہشت گردوں کو انسانیت کا قاتل بلکہ اس سے بھی بڑے گناہ کا مرتکب قرار دیا ہے، ارشاد باری تعالی بڑا واضح اور صرت کے ہے:

وَالْفِتْنَةُ اَشَدُّ مِنَ الْقَتُلِ. (١)

''اور فتنه انگیزی تو قتل ہے بھی زیادہ سخت (جرم) ہے۔''

# ۲۔ مسلم اِجتماعیت کے خلاف مسلح گروہ بندی پر رسالت

## ما ب طرق المراجع في مذمت

حضور نبی اکرم سُلِیییی نے مرکز گریز قونوں کی سخت حوصلہ شکنی کی ہے۔ آپ سُلُییی نے ملک و ریاست کے خلاف خروج و بغاوت اور افرادِ معاشرہ کو بلاا متیاز قتل کرنے والوں کو مَاتَ مِیْتَةً جَاهِلِیَّهٔ کہہ کر گمراہ (misguided) اور فَلَیْسَ مِنِّی فرما کر اُمت ہے خارج کر دیا ہے۔ ایسے باغی دہشت گردوں اور فسادیوں کی سزا خود شارع اللی نے متعین فرمائی ہے اور ائمہ دین نے اپنے اپنے ادوار میں فناوئی بھی جاری کیے ہیں۔

ا۔ حضور نبی اکرم مٹھیٹھ نے باغی کے لئے برای سخت وعید سنائی ہے۔ حضرت ابوہریہ کے بیان کرتے ہیں کہ آپ مٹھیٹھ نے ارشاد فرمایا:

مَنُ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ فَمَاتَ، مَاتَ مِيْتَةً جَاهِلِيَّةً،

وَمَنُ قَاتَلَ تَحُتَ رَايَةٍ عِمِّيَّةٍ يَغُضَبُ لِعَصَبَةٍ أَوُ يَدُعُو إِلَى عَصَبَةٍ أَوُ يَدُعُو إِلَى عَصَبَةٍ أَوُ يَنُصُرُ عَصَبَةً فَقُتِلَ فَقِتُلَةٌ جَاهِلِيَّةٌ، وَمَنُ خَرَجَ عَلَى أُمَّتِي يَضُرِبُ بَرَّهَا وَفَاجِرَهَا وَلَا يَتِحَاشَى مِنُ مُؤْمِنِهَا وَلَا يَفِي لِذِي عَهُدٍ عَهُدَهُ فَلَيْسَ مِنِّى وَلَسُتُ مِنْهُ. (١)

''جو شخص مسلم ریاست کے نظم اجھا گی سے نکل جائے (یعنی اس کی اتھارٹی کو جیلئے کرے) اور اجھاعیت کو چھوڑ کر الگ گروہ بنالے۔ پھر مر جائے تو (سمجھ لیجے کہ) وہ جاہلیت کی موت مرا۔ اور جو شخص اندھی تقلید میں کسی کی زیر قیادت جنگ کرے یا کسی عصبیت کی بناء پر غضب ناک ہو یا عصبیت کی طرف دعوت دے یا عصبیت کی خاطر جنگ کرے اور مارا جائے تو وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔ اور جس شخص نے میری اُمت پر خروج کیا اور (ریاست سے بغاوت کرکے الگ لشکر اور جھے بنا کر پلا اِمتیاز) نیک اور برے سب لوگوں کو قتل کیا، کسی مومن کا لحاظ کیا نہ کسی سے کیا ہوا عہد پورا کیا، اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی میرا اُس سے کوئی تعلق ہوں گا)۔''

اِس حدیث میں حضور نبی اکرم مُنْ اِلَيْمَ نے جنگ و جدال میں اندهی تقلید اور عصبیت کوقومی وحدت کے لئے نہایت مہلک قرار دیا ہے۔ اِس تعصب اور انتہا پیندی کی بنا پر اگر کوئی اُمتِ مسلمہ کی اکثریت (large majority) سے جنگ کرے یا مسلمانوں

<sup>(</sup>۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن، ٣: ١٣٢١، ١٣٢٤، رقم: ١٨٣٨

۲- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب التغليظ فيمن قاتل
 تحت راية عميه، ٤: ١٢٣، رقم: ٣١١٨

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٢٩١، ٢٨٨

پر اسلحہ اُٹھائے تو اُسے نہ صرف جاہلیت کی موت مرنے والا قرار دیا بلکہ اُسے اپنی اُمت سے بھی خارج کر دیا ہے۔

#### ۲۔ حضور نبی اکرم ملی ﷺ نے فرمایا:

مَنُ خَلَعَ يَدًا مِنُ طَاعَةٍ لَقِيَ اللهَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ لَا حُجَّةَ لَهُ، وَمَنُ مَاتَ وَلَيُسَ فِي عُنُقِهِ بَيُعَةٌ مَاتَ مِيتَةً جَاهلِيَّةً.

''جس شخص نے مسلمان حکومت کی اتھارٹی کوتسلیم نہ کیا (اور بلاعذر شرع) باغی ہوگیا تو وہ قیامت کے دن اللہ کے سامنے اس حال میں آئے گا کہ اس کے پاس (اس بغاوت پر) کوئی قابلِ قبول دلیل نہ ہوگی اور جوشخص اس حال میں فوت ہوگیا کہ وہ مسلم ریاست کا باغی تھا سووہ جاہلیت کی موت مرا۔''

سو۔ بغاوت کس قدر ناپندیدہ نعل ہے، اس حوالے سے امام بیہق نے شعب الإیمان میں درج ذیل منفر دنوعیت کی روایت بیان کی ہے جوسیدنا عبداللہ بن عباس الله یمان میں درج دیلے منفر دنوعیت کی روایت بیان کی ہے جوسیدنا عبداللہ بن عباس الله عبداللہ بن عباس الله بن عباس

لُو بَغَى جَبَلٌ عَلَى جَبَلٍ لَجَعَلَ الله ﷺ البَاغِيَ مِنْهُمَا دَكًا. (٢)

"اگر ایک پہاڑکی پہاڑ پر بغاوت کرے تو اللہ رب العزت بغاوت کرنے والے بہاڑکوبھی ریزہ ریزہ کر دے گا۔"

<sup>(</sup>۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن، ٣: ١٣٤٨، رقم: ١٨٥١

٢- بيهقى، السنن الكبرى، ١٥٢:٨

<sup>(</sup>٢) ١- بيهقى، شعب الإيمان، ٥: ٢٩١، رقم: ٣٩٩٣

٢- ذهبي، الكبائر، ١:٣٠٣

٣- سيوطى، الدر المنثور، ٣: ٣٥٣

امام کاسانی ؓ نے ''بدائع الصنائع'' میں ایسے باغی گروہوں کی سزا کا تعین کرتے ہوئے بڑی صراحت کے ساتھ لکھا ہے:

إن علم الإمام أن الخوارج يشهرون السلاح ويتأهبون للقتال، فينبغي له أن يأخذهم ويحبسهم حتى يقلعوا عن ذلك ويحدثوا توبة. لأنه لو تركهم لسعوا في الأرض بالفساد فيأخذهم على أيديهم. ولا يبدؤهم الإمام بالقتال حتى يبدؤه لأن قتالهم لدفع شرهم لا لشر شركهم. لأنهم مسلمون فما لم يتوجه الشرمنهم لا يقاتلهم. وإن لم يعلم الإمام بذلك حتى تعسكروا و تأهبوا للقتال، فينبغي له أن يدعوهم إلى العدل والرجوع إلى رأى الجماعة أولا لرجاء الإجابة وقبول الدعوة كما في حق أهل الحرب. وكذا روى أن سيدنا عليا الله خرج عليه أهل حروراء ندب إليهم عبد الله بن عباس رضي الله عنهما ليدعوهم إلى العدل. فدعاهم وناظرهم فان أجابوا كف عنهم وإن أبوا قاتلهم لقوله تعالى: ﴿فَإِنُّ مَغَتُ اِحُداهُمَا عَلَى الْأُخُراٰى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِيُ حَتَّى تَفِيُّءَ اِلَّى اَمُر اللهِ ﴾ (١) وكذا قاتل سيدنا على ﷺ أهل حروراء بالنهروان بحضرة الصحابة 🚴. (٢)

''اگر حکومت کو بیمعلوم ہو جائے کہ شریبندوں نے مسلح جد و جہد شروع کر دی ہے اور وہ جنگ کے لیے تیاری کر رہے ہیں تو ہیئتِ مقدرہ پر لازم ہے کہ ان کو گرفتار کرے اور قید کرے یہاں تک کہ وہ اس باغیانہ عمل سے باز آ جائیں

<sup>(</sup>١) الحجرات، ٩٨: ٩

<sup>(</sup>٢) كاساني، بدائع الصنائع، ٤: ٠ ١٢

اور توبہ کریں کہ وہ دوبارہ اس طرح کاعمل نہیں کریں گے۔ اگر حکومت نے انہیں ڈھیل دی تو وہ مزید دہشت گردی کے مرتکب ہوں گے۔ لہذا حکومت کو چاہیے کہ برونت انہیں رو کے۔ اور حکومت خود جنگ کا آغاز نہ کرے یہاں تک کہ وہ جنگ میں پہل کریں کیونکہ ان کے ساتھ جنگ ان کے شر کوختم کرنے کے لئے ہوگی۔ ہاں اگر ان سے شر کا خطرہ نہ ہوتو ان کے ساتھ جنگ نہ کی جائے اور اگر حکومت کو ان کی ریشہ دوانیوں کا علم نہ ہو یہاں تک کہ وہ (تخریبی کارروائیوں کے لئے) اینے ٹھکانے بنا لیں، جنگ کی تیاری کر لیں اور افرادی قوت جمع کر لیں تو حکومت کو جاہیے کہ انہیں سب سے پہلے راہ راست کی طرف بلائے اور اجماعی رائے کی طرف انہیں لوٹنے کی دعوت دے، جیسا کہ اہلِ حرب کے ساتھ کیا جاتا ہے۔جس طرح سیدنا علی ﷺ نے اہل حروراء (خوارج) کی بغاوت کے خلاف کارروائی کرنے سے پہلے حضرت عبد الله بن عباس ﷺ کومندوب بنا کر بھیجا تا کہ وہ انہیں عدل و انصاف کی دعوت دیں۔ پس حکومت اسی طرح انہیں وعوت دے اور ان کے ساتھ مذاکرات کرے۔اگر وہ مثبت جواب دیں تو ان کے ساتھ جنگ کرنے سے رک جائے اور اگر وہ ہٹ دھرمی کا مظاہرہ کریں تو ان کے ساتھ کھلی جنگ کرے۔ اس کی جنگ اللہ تعالیٰ کے اس قول کے مطابق درست ہوگی جس میں فرمایا گیا: ﴿اور اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں جنگ کریں تو اُن کے درمیان صلح کرا دیا کرو، پھر اگر ان میں سے ایک (گروہ) دوسرے پر زیادتی اور سرکشی کرے تو اس (گروہ) سے لڑو جو زیادتی کا مرتکب ہورہا ہے یہاں تک کہ وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی طرف لوٹ آئے۔ ﴾ اِسی طرح سیدنا علی ﷺ نے سحابہ کرام ﷺ کی موجودگی میں نہروان کے مقام پر اہلِ حروراء کے ساتھ جنگ کی۔''

جن لوگوں کو موجودہ حالات میں مسلح دہشت گردوں کی ملک رشمن کارروائیوں

کے پس پردہ''جہاد'' کا شائبہ ہوتا ہے انہیں اطمینان قلب ہو جانا چاہئے کہ کلمہ گو اور معصوم لوگوں کی جانیں لینا کوئی جہاد نہیں بلکہ یہ جہاد جیسے اعلیٰ دینی تصور کو بدنام کرنے کی کوشش ہے۔ تاریخ اسلام میں جس طرح بغاوت کوقطعی جرم کے طور پر ممنوع سمجھا گیا آج بھی مسلح باغیوں کو ملک وقوم کا دشمن سمجھنا ہی دینداری ہے۔

## س۔ بغاوت پر اُ کسانے والوں کے لئے عذابِ جہنم کی وعیر

ایک مسلمان کو کسی بھی صورت میں مسلمانوں کی ہیئتِ اجتماعی کے خلاف بغاوت کی اجازت نہیں۔ جو لوگ مختلف گروہوں کی شکل میں مسلم ریاست اور ہیئتِ اجتماعی کے خلاف کسی بھی قتم کی پرتشدد، فساد انگیز اور مسلح کارروائیاں کرتے ہیں وہ باغی اور دہشت گرد ہیں۔ ان سے عام مسلمانوں کوحتی المقدور الگ رہنے کا حکم دیا گیا ہے، اس ضمن میں ارشاد نبوی سٹی آئیا ہے۔

ا۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں جلیل القدر صحابی رسول حضرت حذیفہ بن یمان ﷺ سے مردی ہے:

كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنِ الْحَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِ مَخَافَةَ أَنُ يُدُرِكَنِي. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ فَجَاءَنَا اللهُ بِهِلْذَا الْحَيْرِ ، فَهَلُ بَعُدَ هَلَا الْخَيْرِ شَرُّ؟ قَالَ: نَعَمُ، وَفِيُهِ دَخَنُ. فَقُلْتُ: هَلُ بَعُدَ ذَالِكَ الشَّرِ مِنُ خَيْرٍ؟ قَالَ: نَعَمُ، وَفِيُهِ دَخَنٌ. فَقُلْتُ: هَلُ بَعُدَ ذَالِكَ الشَّرِ مِنُ خَيْرٍ هُنَّتِي وَيَهُدُونَ بِغَيْرِ قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: فَوُمٌ يَسُتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَتِي وَيَهُدُونَ بِغَيْرِ هَلُكُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: فَوُمٌ يَسُتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَتِي وَيَهُدُونَ بِغَيْرِ هَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَمَا تَرَى إِنُ أَدُرَكَنِي ذَالِكَ؟ قَالَ: تَلُزُمُ جَمَاعَةَ الْمُسلِمِينَ وَإِمَامَهُمُ. فَقُلُتُ: فَإِنْ لَمُ ذَالِكَ؟ قَالَ: فَإِنْ لَمُ تَكُنُ لَهُمُ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟ قَالَ: فَاعْتَزِلُ تِلُكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوُ تَكُنُ لَهُمُ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟ قَالَ: فَاعْتَزِلُ تِلُكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوُ أَنُ تَعَضَّ عَلَى أَصُلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدُرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَالِكَ. (١)

''لوگ تو حضور نبی اکرم ﷺ سے خیر کے متعلق سوال کرتے سے اور میں آپ ﷺ سے (حصول علم کے لئے) شر کے متعلق پوچھا کرتا تھا، اس خوف سے کہ کہیں میں اس شرمیں مبتلا نہ ہو جاؤں۔ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم زمانہ جاہلیت میں میں مبتلاء سے، پھر اللہ تعالی (آپ کے توسط سے) ہم زمانہ جاہلیت میں مبتلاء سے، پھر اللہ تعالی (آپ کے توسط سے) ہمارے پاس اس خیر کو لے آیا، کیا اس خیر کے بعد پھر خیر ہوگی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں! میں نے عرض کیا: کیا اس شرکے بعد پھر خیر ہوگی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں، لیکن اس خیر میں پھے کدورت اور ملاوٹ ہو گی۔ میں نے عرض کیا: کو اور میری ہدایت کے خلاف عمل کریں گے۔ ان میں اچھی اور بری دونوں باتیں ہول گی۔ میں نے عرض کیا: کیا اس خیر کے بعد بھی کوئی شر ہوگا؟ آپ باتیں جول گے اور میری ہدایت کے خلاف عمل کریں گے۔ ان میں اچھی کوئی شر ہوگا؟ آپ دوسرے لوگوں کو بھی اس طرف بلا کیں گے، جو ان کی دعوت پر لیک کے گا وہ دوسرے لوگوں کو بھی اس طرف بلا کیں گے، جو ان کی دعوت پر لیک کے گا وہ اس کو جہنم میں ڈال دیں گے! میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ان کی صفت

<sup>(</sup>۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٣: ١١٩١، رقم: ٣٣١١

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة
 المسلمين عند ظهور الفتن، ٣: ١٨٣٥، رقم: ١٨٣٤

بیان کیجئے۔ آپ طرفیقیم نے فرمایا: ان لوگوں کا رنگ ڈھنگ، جلد اور چیرہ وغیرہ ہماری طرح ہوگا اور وہ ہماری ہی زبان بعنی مسلمانوں والی زبان بولتے ہوں گے۔ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! اگر میں ان کا زمانہ پاؤں تو میرے لیے کیا حکم ہے؟ آپ طرفیقیم نے فرمایا: تم مسلمانوں کی حکومت اور مسلمانوں کی ہیئت اِجہاعی کے ساتھ وابستہ رہنا، میں نے عرض کیا: اگر اس وقت مسلمانوں کی جماعت اور حکمران صالح نہ ہوں (تو پھر کیا کروں)؟ آپ طرفیقیم نے فرمایا: پھر بھی تم ان تمام (باغی) گروہوں سے الگ رہنا خواہ تہمیں تاحیات فرمایا: پھر بھی تم ان تمام (باغی) گروہوں سے الگ رہنا خواہ تہمیں تاحیات ورخت کی جڑیں چبا کر ہی گزارا کرنا پڑے اور تہمیں اسی حال میں موت واحت کی جڑیں چبا کر ہی گزارا کرنا پڑے اور تہمیں اسی حال میں موت آجائے۔''

مذكوره بالا حديث سے چند أمور بطور خاص متنبط ہوتے ہیں جن كا تعلق براہِ راست موضوع زیر بحث سے ہے:

- ا۔ اُمتِ مسلمہ میں فتنہ شرکے آخری زمانوں میں ایسے داعی بھی ہوں گے جن کی دعوت حقیقت میں جنت کی بجائے جہنم کی طرف لے جانے کا باعث ہوگ۔
- **''۔** ان کی نشانی اور علامت ہے ہو گی کہ وہ مسلم اجتماعیت اور اکثریت کے خلاف ہول گے۔
  - **مہر** وہ مسلم حکومتوں کے خلاف خروج کریں گے یا خروج کی دعوت دیں گے۔
- ۵۔ ان لوگوں کے شر سے کنارہ کشی اور ہیئت اجتماعی سے وابستگی حفاظت ایمانی کی صفانت ہوگی۔
- ۲۔ مسلمان حکومت اور ہیئت اجماعی کے خلاف بغاوت اور مسلح دہشت گردی کا

راسته سب کچھ ہوسکتا ہے مگر دینِ اسلام نہیں ہوسکتا۔

2\_ جولوگ ان کی دعوت کی پیروی کریں گے جہنم میں جائیں گے۔

ندکورہ بالا حدیثِ مبارکہ اور اس جیسی دیگر احادیث کے حوالے سے قاضی عیاض ؓ ککھتے ہیں:

وأحاديث مسلم التي أدخل في الباب كلها حجة في منع الخروج على الأمراء الجورة ولزوم طاعتهم. (١)

''اس مسکلہ میں وارد ہونے والی صحیح مسلم کی تمام احادیث مسلمان حکومت کے خلاف مسلح بغاوت کی ممانعت اور اُس کی اتھارٹی اور نظم کو تسلیم کرنے پر ججت بین خواہ وہ حکومت خود غیر منصفانہ ہی کیوں نہ ہو۔''

اس کا مطلب یہ ہے کہ حکومت کے ظلم و جبر اور ناانصافی کے خلاف تمام پرامن آئینی، جمہوری اور شرعی و قانونی طریقے بروئے کار لائے جانے چاہئیں مگر جوطریقه ممنوع ہے وہ صرف بغاوت، مسلح جدوجہد اور دہشت گردی کا طریقہ ہے۔

یہ امر سمجھنا نہایت ضروری ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور مسلح جدوجہد کے درمیان زمین و آسان کا فرق ہے۔ نیکی کا حکم دینے اور برائی سے منع کرنے کے باقاعدہ ضا بطے شریعت نے وضع کر دیئے ہیں۔ ابو البختری سے روایت ہے کہ حضرت حذیفہ بن الیمان اللہ سے کہا گیا:

أَلاَ نَأْمُرُ بِالْمَعُرُوُفِ وَنَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ؟ قَالَ: إِنَّهُ لَحَسَنٌ وَلَكِنُ لَكُسُ وَلَكِنُ لَكُسُ مِنَ السُّنَّةِ أَنْ تَرُفَعَ السِّلاَحَ عَلَى إِمَامِكَ . (٢)

<sup>(</sup>١) قاضى عياض، إكمال المعلم بفوائد مسلم، ٢: ٢٥٢، ٢٥٧

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن ابي شيبة، المصنف، ٢: ٥٠٨، رقم: ٣٧٢١٣ ٢- بيهقي، شعب الإيمان، ٢: ٢٢، ٣٣

"کیا ہم نیکی کا حکم نہ دیں اور برائی سے منع نہ کریں؟ انہوں نے فرمایا: میں اس
کام سے کب روک رہا ہوں، بیاتو بہت اچھی بات ہے، مگر تیرا اپنی حکومت
کے خلاف ہتھیار اٹھانا تو سنت نہیں ہے (یعنی بیا دہشت گردی اور بغاوت ہے
نہ کہ اُمر بالمعروف و نہی عن المنکر )۔"

گویا'' اَمر بالمعروف'' اور''نہی عن المنکر'' کا سارا کام مکمل طور پر بیرامن ہے، اس میں کہیں بھی تشدد کی گنجائش نہیں ہے۔

# ہ۔عصبیت برمبنی نعرہ لگا کرفتل و غارت گری کرنے والوں

## کے لئے تکم

فقہاء نے کسی مخصوص عصیتی نعرہ کی بنیاد پر قتل و عارت گری کرنے والے شرپندوں کے خلاف کارروائی کو حکومت کا فرض قرار دیا ہے۔ فتاوی تاتاد خانیة میں عالم بن علاء الاندریتی نے لکھا ہے:

إذا أظهرت جماعة من أهل القبلة رأيًا ودعت إليه، وقاتلت عليه وصارت لهم منعة وشوكة وقوة. فإن كان ذلك لظلم السلطان في حقهم، فينبغي أن لا يظلمهم. فإن كان لا يمتنع من الظلم فقاتلت تلك الطائفة السلطان. فلا ينبغي للناس أن يعينوهم ولا أن يعينوا السلطان وإن لم يكن لأجل أنه ظلمهم ولكنهم قالوا: "الحق معنا" وادعوا الولاية: فللسطان أن يقاتلهم وللناس أن يعينوه.

"اہلِ قبلہ یعنی مسلمانوں میں سے جب کوئی گروہ کوئی مخصوص نعرہ بلند کرے اور (۱) اندریتی، الفتاوی التاتار خانیة، ۴: ۱۷۲

دوسروں کو بھی اس کی دعوت دے اور اس کی خاطر جنگ کرے اور انہیں قوت و طاقت بھی حاصل ہو۔ اگر ان کا بیمل حکومت کی طرف سے ان پر کئے جانے والے ظلم و زیادتی کی وجہ سے ہو تو چاہئے کہ حکومت ان پرظلم و زیادتی نہ کرے۔ پس اگر حکومت ان پرظلم سے باز نہ آئے اور وہ حکومت کے ساتھ نبرد آزما ہوں تو عام لوگوں کو بید تی نہیں پہنچتا کہ وہ باغی دہشت گردوں کی مدد کریں اور اگر باغیوں کا بیمل اس سبب سے نہ ہو کہ حکومت نے ان پر پہلے سے کوئی ظلم و زیادتی کی ہے بلکہ ان کا اقدام اس فظریہ کے تحت ہو کہ 'دخق صرف ہمارے ساتھ ہے (یعنی ہم ہی حق اور دین پر بیل اور اٹھارٹی بحال کرنے جائے ان سے جنگ کرے اور جی کہ وہ اپنا نظم اور اٹھارٹی بحال کرنے کے لئے ان سے جنگ کرے اور عوام کو ہمی چاہئے کہ وہ اس صورت میں حکومت کا ساتھ دیں۔'

# ۵\_مسلمانوں کو اعتقادی اِختلاف کی بنا پرفتل کرنے کی مذمت

درج بالا فتاوی میں باغیوں کی غلط تاویلات میں ایک بڑا دعوی ہے ہے کہ وہ صرف خود کوحق کا نمائندہ سجھتے ہیں اور اپنے اقدامات کو شرعی رنگ دینے کے لئے المحق معنا کا نعرہ لگاتے ہیں۔ المحق معنا کا معنی یہ ہے کہ حق پر صرف ہم ہی ہیں، ہمارے علاوہ سب لوگ کا فر، مشرک اور گمراہ ہیں۔ آج کل انہاء پیندوں اور دہشت گردوں کا نظریہ بلکہ عقیدہ ہی یہ ہو چکا ہے کہ وہ اپنے موقف کوعینِ اسلام، عینِ قرآن وسنت، عینِ شریعت اور عین حقیدہ ہی یہ ہو چکا ہے کہ وہ اپنے موقف کوعینِ اسلام، عینِ قرآن وسنت، مینِ شریعت اور عین حقیدہ ہی یہ ہو چکا ہے کہ وہ اپنے موقف کوعینِ اسلام، عین قرآن وسنت کے مطابق نظام نہیں ہیں - اور سب مسلمان حکم انوں اور حکومت فیر و شرکا و جو کا ملاً قرآن و سنت کے مطابق نظام نہیں چلا رہے اور ان کے نظام ہا ہے حکومت فیر و شرکا و جمہوری اداروں کو، انتخابات اور جمہوری نظام کو الغرض ہر شے کو ان کے نظام ہائے حکومت کو، جمہوری اداروں کو، انتخابات اور جمہوری نظام کو الغرض ہر شے کو علی الاطلاق کفر سجھتے ہیں اور ان کے خلاف مسلح جدوجہد اور بغاوت کو جہاد قرار دیتے ہیں۔

اس وجہ سے وہ حکومتی نمائندوں کا قتل عام جائز اور عوام کا خون مباح گردانتے ہیں۔ پھراپئے مقاصد کے حصول کی جد و جہد کے اخراجات پورے کرنے کے لیے لوٹ مار، اغواء برائے تاوان اور ڈاکہ زنی کو بھی جائز سجھتے ہیں کیونکہ ان کا خیال ہوتا ہے کہ وہ'' کفر اور کفار کے خلاف حالت جنگ'' میں ہیں۔ لہذا اس میں ہرعمل جائز ہے خواہ وہ خود کش حملہ ہو یا مساجد و مکانات کی بیابی، اِنسانی خون ہو یا اَملاک و اَموال کا لوٹنا۔ حالاں کہ یہ سب پھے صرح کا گراہی و ضلالت اور دہشت گردی و بغاوت ہے۔ ان کے اس عمل اور رویے پر حضور میں ایس کے خور کا درج ذیل ارشادِ گرامی بنیادی رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ حضرت حذیفہ ایس کی حضور نی اکرم میں آئے فرمایا:

إنما أتخوف عليكم رجلٌ قرأ القرآن حتى إذا رئيت عليه بهجته عليه، وكان رداء الإسلام غيره إلى ما شاء الله، فانسلخ منه ونبذه وراء ظهره. وسعى على جاره بالسيف ورماه بالشرك، قال: قلتُ: يا نبى الله! أيُّهُمَا أَوْلَى بالشرك؟ المرمِيُّ أم الرَّامِي؟ قَالَ: بالرامى.

" بے شک جھے جس چیز کاتم پر خدشہ ہے وہ یہ ہے کہ ایک ایبا آ دی ہوگا جس نے قرآن پڑھا یہاں تک کہ اس پر قرآن کا جمال دیکھا گیا اور وہ اس وقت تک جب تک اللہ تعالی نے چاہا اسلام کی پشت پناہی بھی کرتا تھا۔ پھر ایک وقت آیا کہ اس کا خول اتر گیا اور اس نے قرآن کو بھی پس پشت ڈال دیا۔ پھر وہ اپنے پڑوی یعنی دوسرے مسلمان پر تلوار لے کر چڑھ دوڑا اور اس پر شرک کا الزام لگانے لگا۔ (راوی بیان کرتے ہیں:) میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! ان ادوں میں سے کون شرک سے زیادہ قریب ہے؛ شرک کا الزام لگانے والا یا

<sup>(</sup>۱) ا- ابن حبان، الصحيح، ۲۸۲۱، رقم: ۸۱ ۲- بزار، المسند، ٤: ۲۲٠، رقم: ۲۷۹۳



#### جس پر شرک کا الزام لگایا گیا؟ آپ مٹھیھ نے فرمایا: بلکہ شرک کا الزام لگانے والا (خود شرک کے قریب ہوگا)۔"

عالم اسلام کو اس وقت جس تفرقہ پرتی کا سامنا ہے اور مسلمان کم وہیش دنیا کے ہر خطے میں جس مسئلے کی وجہ سے پریشان اور منقسم ہیں وہ بنیادی مسئلہ شرک کی الزام تراشی کا رجحان ہے۔ وطن عزیز سمیت یورپ، امریکہ اور مشرق وسطی کے بیشتر مسلمانوں کو مخصوص انہتاء پیندوں کی طرف سے اسی شورش کا سامنا ہے کہ وہ اپنے علاوہ ہر دوسرے مسلمان کو مشرک اور کافر قرار دے رہے ہیں۔ ان لوگوں کے نزد یک ۱۲۰۰۰ سالہ تاریخ میں دین کی مخلصانہ خدمات سرانجام دینے والے صوفیاء، اولیاء اور بزرگانِ دین سب کے سب اسلام کی خدمت نہیں بلکہ شرک سازی کرتے رہے ہیں۔ وہ سجھتے ہیں کہ صرف وہ ہدایت یافتہ ہیں اور پچھی نسلوں کے بزرگ جاہل، مشرک اور بدعتی تھے۔ حالاں کہ ان کا اپنا عمل سے اور مسلمان آپن میں دست و گریبان ہو کر اُمت کی وحدت کو پارہ پارہ کر رہے ہیں۔ یہ اور مسلمان آپن میں دست و گریبان ہو کر اُمت کی وحدت کو پارہ پارہ کر رہے ہیں۔ یہ حدیث مبارکہ ان کی زعمِ باطل اور گراہانہ رہونت کی بہت خوب تشری کر رہی ہے۔

فصل سوم

فاسق حکومت کے خلاف قتال کی شرعی حیثیت

## ا۔ کفر صریح کے بغیر حکومت کے خلاف بغاوت کی ممانعت

یہ بات شرکی اعتبار سے واضح ہے کہ مسلمان حکومت کے خلاف، خواہ وہ فاسق ہی ہو، قبال اور مسلح جد و جہد جائز نہیں ہے جب تک وہ صراحناً کفر کا اعلان نہ کرے یا ان حکمرانوں کے کافر ہوجانے پر صرح اور قطعی طور پر اِجماع اُمت نہ ہو جائے یا وہ حلال کو حرام اور حرام کو حلال نہ کریں۔ مزید ہے کہ وہ حکماً اِ قامتِ صلاۃ سے روکیس اور معصیت پر اکسائیں۔ اسے حدیث مبارکہ میں کفرِ بواح کہا گیا ہے، جبیبا کہ سجح بخاری اور صحح مسلم کی درج ذیل متفق علیہ حدیث مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے:

حضرت بُناده بن الى أميه سے روايت ہے:

دَخُلْنَا عَلَى عُبَادَةَ بُنِ الصَّامِتِ وَهُوَ مَرِيضٌ، قُلْنَا: أَصُلَحَكَ اللهُ، حَدِّتُ بِحَدِيثٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهِ سَمِعْتَهُ مِنَ النَّبِيِ اللهِ عَلَى قَالَ: دَعَانَا النَّبِي اللهِ عَلَيْنَا أَنْ بَايَعْنَا عَلَى السَّمُعِ النَّبِي اللهِ عَلَى السَّمُعِ النَّبِي اللهِ عَلَى السَّمُعِ النَّبِي اللهِ عَلَى السَّمُعِ وَالطَّاعَةِ فِي مَنْشَطِنَا وَمَكُرَهِنَا وَعُسُرِنَا وَيُسُرِنَا وَأَثَرَةً عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا نَنَازِعَ اللهُ مِنَ اللهِ قِيهِ فَيُهِ اللهِ قِيهِ اللهِ قِيهِ اللهِ قَلْمُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهِ قَلْمُ اللهُ اللهِ قَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب الفتن، باب قول النبي المنهم سترون بعدي أمورا تنكرونها، ۲۵۸۸: ۲۸۳۷

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية، ٣٤٠٠، رقم: ٩٠٤١

''ہم حضرت عبادہ بن صامت کی خدمت میں حاضر ہوئے جبکہ وہ بیار تھے۔ ہم نے عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ آپ کوصحت عطا فرمائے، ہم سے کوئی ایس حدیث بیان فرمائے جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ آپ کونفع دے اور وہ آپ نے خود حضور نبی اکرم سے آئی ہو۔ انہوں نے فرمایا کہ حضور نبی اکرم سے آئی ہے سی ہو۔ انہوں نے فرمایا کہ حضور نبی اکرم سے آئی ہے میں بلایا تو ہم نے آپ سے بیعت کی۔ چنانچہ بیعت لیتے وقت آپ میں بلایا تو ہم سے اقرار لیا کہ آپ کا حکم مانیں گے اور اطاعت کریں آپ فوشی اور تی میں، تھی و کشادگی میں، خواہ ہمارے اوپر کسی کو بھی ترجیح دی گے، خوشی اور آئی میں، تواہ ہمارے اوپر کسی کو بھی ترجیح دی جائے، اور اس بات پر کہ جس کو حکم انی کا حق دیا گیا اس کے حق حکومت یعنی حضرت کے خلاف خروج نہیں کریں گے سوائے اس صورت کے کہ اس کا کفر مصرت کے واضح ہو جائے اور (اس معاملہ) میں تمہارے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے (مقرر کردہ) واضح اور قطعی دلیل ہو۔''

کفر بواح کی تشریح میں محدثین نے لکھا ہے کہ وہ اتنا واضح اور صریح ہو کہ اس کی تاویل کی گنجائش بھی نہ رہے۔

ال حافظ ابن ججرعسقلانی نے کفراً بوّا کے بیان میں لکھا ہے:

ووقع عند الطبراني من رواية أحمد بن صالح عن ابن وهب في هذا الحديث: "كفرًا صرّاحًا." ()

"احمد بن صالح کے طریق سے ابن وہب کی روایت کردہ امام طرانی کی ایک اور حدیث میں کفوا صواحًا (یعنی صریح کفر) کے الفاظ وارد ہوئے ہیں۔"

۲۔ حافظ ابنِ جَرعسقلانی ؓ نے ہی ' عِندَکُمُ مِنَ اللهِ فِیهِ بُرُهَانٌ '' کی شرح یوں بیان کی ہے:

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۳:۸

ومقتضاه أنه لا يجوز الخروج عليهم ما دام فعلهم يحتمل التأويل. (١)

"اس فرمانِ رسول سُلِيَيَهُم كا تقاضا ہے كه حكومتِ وقت كے خلاف اس وقت تك خروج جائز نہيں ہے جب تك كه ان كے عمل ميں تاويل كى گنجائش رہے۔"

یعنی خروج اس وفت جائز ہوگا جب حکومت کے کفر پر ایسا بر ہان ِ قاطع موجود ہو کہ اس باب میں کسی تاویل کی بھی گنجائش نہ رہے۔

س۔ حافظ ابن حجرنے مزید صراحت فرمائی ہے کہ:

قال ابن بطال: في الحديث حجة في ترك الخروج على السلطان ولو جار. (٢)

''ابن بطال نے کہا: اس حدیث میں حکومت کے خلاف مسلح بغاوت کی ممانعت پر جحت پائی جاتی ہے خواہ وہ حکومت خود غیر منصفانہ ہی ہو۔''

گویا حکومت کے غیر منصفانہ عمل و کردار کے باوجود سلح بغاوت کی اجازت نہیں ہے۔ البتہ دیگر پُراَمن آئینی، جمہوری اور قانونی طریقوں سے اس کے خلاف نہ صرف آواز بلند کرنا جائز ہے بلکہ ہر ممکن کوشش اور جد و جہد بھی جائز اور واجب ہے۔

سم امام بدرالدين العيني "بوهان" كي شرح مين لك<u>هة</u> بين:

قوله: "برهان" أي: نص آية أو خبر صحيح لا يحتمل التأويل. (٣)

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ۱۳:۱۳

<sup>(</sup>٢) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ١٣٠٤

<sup>(</sup>٣) بدر الدين العيني، عمدة القارى، ١ ٢ : ٣٣

آپ سُنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ كَ فَرِمان'' بو هان (واضح دلیل)'' كا مطلب بیر ہے كه نُصِ آیت یا خبر صحیح كی بناء پر اس میں کسی تاویل كا احتمال نه رہے۔''

۵۔ یہی موقف امام قسطل ٹی گئے نے ' إرشاد الساری'' میں اختیار کیا ہے۔ (۱)

Y مسألة الخروج على أئمة الجور كے تحت علامه شمير احمد عثاني بھي "فتح الملهم" ميں يہي موقف بيان كرتے ہوئے كھتے ہيں:

وبهذا الحديث استدل جمهور العلماء على أنه لا يجوز الخروج على السلطان الجائر أو الفاسق إلا أن يظهر منه كفر صريح. (٢)

"اس حدیث سے جمہور علماء نے استدلال کیا ہے کہ ظالم یا فاسق مسلمان حکومت کے خلاف بھی مسلح جدو جہد جائز نہیں تا آئکہ اس سے صریح کفر ظاہر ہو۔"

### ۲۔مسلمانوں پر ہتھیار اُٹھانا کفریہمل ہے

حضور نبی اکرم مرافظیہ نے یہاں تک ارشاد فرمایا ہے کہ مسلمان پر ہتھیار اٹھانے والا امت مسلمہ میں سے ہی نہیں ہے۔ صحیح بخاری وصحیح مسلم میں حضرت عبد الله بن عمر دضی الله عنهما سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم مرافظیہ نے فرمایا:

مَنُ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ فَلَيْسَ مِنَّا. (٣)

''جس شخص نے ہم مسلمانوں پر ہتھیار اٹھایا وہ ہم میں سے نہیں (لعنی ہماری

- (۱) قسطلانی، إرشاد الساری، ۱۵: ۹
  - (٢) عثماني، فتح الملهم، ٣: ١٨٣
- (٣) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الفتن، باب قول النبي المنهجية: من حمل علينا السلاح فليس منا، ٢: ١ ٢٥٩، رقم: ٢٦٥٩
- ٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب قول النبي المُنَيَّة، من حمل علينا السلاح فليس منا، ١: ٩٨، رقم: ٩٨

أمت سے خارج ہے)۔"

درج بالاتفصیل سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ مسلم ریاست کے خلاف مسلح جدوجہد، بغاوت اور مسلمانوں پر ہتھیار اٹھانے کی اسلام میں نہ صرف یہ کہ قطعاً اجازت نہیں بلکہ ایسے اقدامات کی نوعیت کفریہ ہے۔ بیٹمل بغاوت، محاربت، جنگجوئی اور دہشت گردی کے زمرے میں آتا ہے۔ اسے اسلام نے فتنہ اور فساد فی الارض قرار دیا ہے۔ اس سے بھی خیر نصیب نہیں ہوتی، بی خانہ جنگی کا سبب بنتا ہے۔ لہذا دہشت گردی و بغاوت، اور اس کے بھس ظلم و ناانصافی کے خلاف پُر امن جدوجہد میں فرق ملحوظ رہنا چا ہیے۔ اگر اس فرق و امتیاز پر گہری نظر رہے تو پھر احکام شریعت اور فقہی تصریحات و تشریحات سے کوئی مخالطہ پیدائییں ہوگا۔ (۱)

### س۔ فاسق حکومت تبدیل کرنے کا شرعی اور آئینی راستہ

### (ایک مغالطے کا إزاله)

اگر اسلامی ریاست کے حکمران فاسق و فاجر اور ظالم ومتبد ہوں تو الیی صورت میں بھی حکومت کے خلاف مسلح کارروائی کی اجازت نہیں۔ یہاں پیہ بات اچھی طرح سمجھ

<sup>·····</sup> س- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: س، رقم: ٣٣٢٧

۳ـ ترمذي، السنن، كتاب الحدود، باب ما جاء فيمن شهر السلاح، ۳: ۵۹، رقم: ۱۳۵۹، (عن أبي موسى)

۵- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه
 في الناس، ٢: ١١ ، رقم: • • ١ ٣

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الحدود، باب من شهر السلاح، ٢:
 ٨٢٠ رقم: ٢٥٧٥

<sup>(</sup>۱) مسلمانوں پر ہتھیار اٹھانے کی ممانعت کے موضوع پر تفصیلی دلائل باب دوم میں ندکور ہیں۔

لینی چاہیے کہ احادیثِ نبوی سُٹی آئے خام از اللہ فاس یا ظالم حکومت کے خلاف مسلح بغاوت کوممنوع قرار دے کر اسے اپنظم و جبر، معصیت اور نا انصافی جاری رکھنے کا لائسنس نہیں دے دیا۔ ایبا کوئی مغالطہ یا برگمانی ہرگر ذہنوں میں نہیں آئی چاہیے۔ حقیقت یہ ہے کہ اسلام نے کسی بھی حکومت کی خراب اور غیر شرعی پالیسیوں، فاسقانہ طرزِ عمل اور غیر عادلانہ طریق کار کے خلاف ہر ممکن آواز بلند کرنے، حکومت پر تقید کرنے اور اس کی اصلاح کے لیے دباؤ بڑھانے کی نہ صرف اجازت دی ہے بلکہ حکم دیا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے لیے دباؤ بڑھانے کی نہ صرف اجازت دی ہے بلکہ حکم دیا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے لیے دی تجول نہ کرنے اور اِصلاح پذیر نہ ہونے کی صورت میں اسے بدلنے کی اجازت بھی دی ہے۔ تاہم تبدیلی اقتدار کی جدوجہد کوخون خرابے سے بچانے کا حکم دیا ہے۔ ظالم و جابر حکمرانوں کے خلاف اعلاءِ کلمہ حق کو جہاد قرار دینے کا مفہوم یہی ہے۔ مگر کلمہ حق کہنے یا جابر حکمرانوں کے خلاف اعلاءِ کلمہ حق کو جہاد قرار دینے کا مفہوم یہی ہے۔ مگر کلمہ حق کہنے یا جائز عمل نہیں بن سکتا۔

ا۔ مند احمد بن حنبل، تر ندی، ابوداؤد، نسائی، ابن ماجه اور دیگر کتبِ حدیث میں حضرت ابوسعید خدری ﷺ نے فرمایا:

ان أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر . (١)

<sup>(</sup>۱) ١- احمد بن حنبل، المسند، ٣: ١١، رقم: ١١١٥٩

۲- ترمذی، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر، ۳: ۱۲۸، رقم: ۲۱۷۳

٣- ابوداؤد، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر و النهى، ٣: ٢٣،، وقم: ٣٢٢م

٣- نسائى، السنن، كتاب البيعة، باب من تكلم بالحق عند امام جائر، ٤: ١٢١، رقم: ١٢٠٩

۵- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهى عن
 المنكر، ۲: ۱۳۲۹، رقم: ۱۱۰۹

"سب سے برا جہاد ظاہم بادشاہ کے سامنے کلمدحق بلند کرنا ہے۔"

یہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے تحت فریضہ دین ہے، اس سے قطعاً منع نہیں کیا گیا۔ بلکہ ایسا نہ کرنے والوں کو ظالم اور مجرم گردانا گیا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ اسلام نے اس تمام جد و جہد کے لیے فقط آئین، قانونی، شرعی اور جہوری طریقے اپنانے کا حکم دیا ہے اور یہ پابندی عائد کی ہے کہ پوری جد و جہد پُرامن رہے۔ احادیثِ صححہ میں جس امرکی ممانعت وارد ہوئی ہے وہ صرف قال، مسلح بغاوت اور دہشت گردی ہے۔ اپنی بات منوانے کے لیے ہتھیار اٹھانا، خون خرابہ کرنا، دہشت گردی کا ارتکاب کرنا، ملک کے بعض حصوں پر قبضہ کر کے جنگ اور قتل عام کرنا کلیتًا ممنوع بلکہ حرام اور کفریہ افعال ہیں۔ بعض حصوں پر قبضہ کر کے جنگ اور قتل عام کرنا کلیتًا ممنوع بلکہ حرام اور کفریہ افعال ہیں۔ قبل اور فتنہ انگیزی سے امت میں انتشار اور انار کی کا موقع مل جاتا ہے۔ اس لئے شریعت بیرونی طاقوں کو ایسی مسلم ریاستوں میں در اندازی کا موقع مل جاتا ہے۔ اس لئے شریعت نے بہر صورت بغاوت کو روکنے کا حکم دیا ہے۔

مندرجہ بالا وضاحت کو ذہن نشین رکھتے ہوئے اس بارے میں مزید ارشادات نبوی ﷺ ملاحظہ ہوں:

۲- الم المؤمنين حضرت الم سلمه رضى الله عنها بيان كرتى بين كه حضور نبى اكرم طلي الميم في الله عنها بيان كرقى الله عنها بيان كرتى الله عنها بيان كرق الله عنها بيان كرد في الله عنها الله عنها بيان كرد في الله عنها بيان كرد في الله عنها بيان كرد في الله عنها الله عنه

إِنَّهُ يُستَعُمَلُ عَلَيْكُمُ أُمَرَاءُ، فَتَعُرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنُ كَرِهَ فَقَدُ بَرِىءَ، وَمَنُ أَنْكَرَ فَقَدُ سَلِمَ، وَلَكِنُ مَنُ رَضِيَ وَتَابَعَ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَلَا نُقَاتِلُهُمُ؟ قَالَ: لَا مَا صَلَّواً. أَي مَنُ كَرِهَ بِقَلْبِهِ وَأَنْكَرَ بِقَلْبِهِ. (1)

بقُلْبهِ. (1)

<sup>(</sup>۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع، ٣: ١٣٨١، رقم: ١٨٥٨ ٢- أبو عوانة، المسند، ٣: ١٤/٩، ١٨٨، رقم: ٢١٢٢

''تم پر ایسے امیر مقرر کیے جائیں گے جن میں تم اچھائیاں بھی دیکھو گے اور برائیاں بھی۔سو جوان کے بُرے کام کو ناپند کرے وہ ذمہ داری سے تو بُری ہو جائے گا مگر جو اس کومستر دکر دے گا وہ سلامت رہے گا، البتہ جو شخص ان کو پیند کرے گا اور ان کی اتباع کرے گا (وہ سلامت نہیں رہے گا اور بُری بھی نہیں ہو گا)۔ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! کیا ہم ان سے قال نہیں ہو گا)۔ صحابہ کرام ﷺ نے فرمایا: نہیں، جب تک وہ نماز پڑھتے (لیتی جنگ ) نہ کریں؟ آپ ملے اللہ ان سے قال نہیں کرسکتے )۔ برا جائے ہیں لیعنی مسلمان ہیں (تم اس وقت تک ان سے قال نہیں کرسکتے )۔ برا جائے سے قبلی طور پران سے نفرت کرنا اور مستر دکرنے سے کلیتا مستر دکر دینا مراد ہے۔'' میں انہیں کر کردینا مراد ہے۔'' کردینا مراد ہے۔'' کا ایک میں کرنے کردینا مراد ہے۔'' کا ایک میں کرنے کردینا مراد ہے۔'' کا ایک میں کرنے کردینا مراد ہے۔'' کو ایک کردینا مراد ہے۔'' کردینا مراد ہے۔'' کو ایک کردینا کرد

قاضى عياض" إكمال المعلم" مين أس حديث كى شرح كرتے ہوئے فرماتے

بين:

وقوله: أفلا نقاتلهم؟ قال: "لا، ما صلوا" على ما تقدم من منع الخروج على الأئمة، والقيام عليهم ما داموا على كلمة الإسلام، ولم يظهروا كفراً بينا، وهو الإشارة هاهنا: "ما صلوا"، أي ما كان لهم حكم أهل القبلة والصلاة، ولم يرتدوا و يبدلوا الدين ويدعوا إلى غيره. والإشارة أيضًا بقوله: "عبدًا حبشيًا يقودكم بكتاب الله، أي بالإسلام وحكم كتاب الله وإن جار. (١)

''صحابی کا قول کہ افلا نقاتلہم؟ (کیا ہم ان سے قال نہ کریں؟) اور آپ سے قال نہ کریں؟) اور آپ سے اللہ میں کہ لا، ما صلوا (نہیں، جب تک وہ نماز پڑھتے ہیں)، جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے اس میں حکومتِ وقت کے خلاف مسلح بغاوت سے اُس وقت تک رُئے رہے کا حکم ہے جب تک وہ کلمہ اسلام پر ہوں اور واضح طور پر

<sup>(</sup>١) قاضي عياض، إكمال المعلم بفوائد مسلم، ٢: ٢٢٥، ٢٢٥

کفر کو ظاہر نہ کریں۔

یکی اشارہ یہاں ''ما صلوا'' میں پنہاں ہے لیخی جب

تک ان کے لئے اہلِ قبلہ اور اہلِ نماز ہونے کا حکم باقی ہے اور جب تک وہ

مرتد نہیں ہوئے اور انہوں نے دین کونہیں بدلا اور دین سے ہٹ کر کوئی دعوت

نہیں دی۔حضور نبی اکرم میٹی ہے کے اس فرمان سے بھی یہی اشارہ ملتا ہے جس

میں آپ میٹی ہے فرمایا: '' بے شک کوئی حبثی غلام ہی کتاب اللہ کے ساتھ منہاری قیادت کرے' یعنی اسلام کے ساتھ اور کتاب اللہ کے حکم کے ساتھ،

اگرچہ وہ ظالم ہی ہو (تب بھی تنہیں اُس کے خلاف بعناوت کی اجازت نہیں)''

#### قاضی عیاض آ کے چل کر مزید وضاحت کرتے ہیں:

وقوله التَّهَيَّةِ: "ولكن من رضي وتابع" معناه: ولكن الإثم والعقوبة على من رضي وتابع، وفيه دليل على أن من عجز عن إزالة المنكر، لا يأثم بمجرد السكوت، بل إنما يأثم بالرضى به، أو بأن لا يكرهه بقلبه، أو بالمتابعة عليه.

وأما قوله: أفلا نقاتلهم؟ قال: "لا ما صلوا" ففيه معنى ما سبق، أنه لا يجوز الخروج على الخلفاء بمجرد الظلم أو الفسق ما لم يغيروا شيئاً من قواعد الإسلام. (١)

'' حضور نبی اکرم سی آی آیا کے فرمان ولکن من رضی و تابع کا معنی ہے کہ'' گناہ اور سزا اس پر ہے جو ان کے غلط کا موں سے راضی ہوا اور اُس نے ان کی غلط کا رپول کی پیروی کی'' اور اس میں دلیل اس چیز پر ہے کہ جو شخص برائی کوختم کرنے سے عاجز آگیا، وہ محض خاموثی سے گنہگار نہیں ہوگا، بلکہ اس برائی پر

<sup>(</sup>١) قاضى عياض، إكمال المعلم بفوائد مسلم، ٢: ٣٢٣

راضی ہونے سے گنہگار ہوگا یا اس کو دل میں برا نہ جاننے سے یا اس کی پیروی کرنے سے قصور وارکھرے گا۔

"اور صحابی کے قول افلا نقاتلهم؟ (کیا ہم ان سے قال نہ کریں؟) کے جواب میں آپ سے قبال نہ کریں؟) کے جواب میں آپ سے آئے فرمان لا، ما صلوا (نہیں، جب تک وہ نماز پڑھتے ہیں) کا وہی معنی ہے جو پہلے گزر چکا ہے کہ جب تک حکومت وقت اسلام کے اساسی قواعد میں سے کوئی چیز تبدیل نہ کر دے فقط اس کے فتق اور ظلم کی وجہ سے اُس کے خلاف مسلح بغاوت جائز نہیں ہے۔"

س۔ حضرت عوف بن مالک ﷺ بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

خِيَارُ أَئِمَّتِكُمُ الَّذِيْنَ تُحِبُّونَهُمُ وَيُحِبُّونَكُمُ، وَيُصَلُّونَ عَلَيْكُمُ وَتُصَلُّونَ عَلَيْكُمُ وَتُصَلُّونَ عَلَيْكُمُ وَيُبغِضُونَكُمُ، وَيُبغِضُونَكُمُ، وَيَبغِضُونَكُمُ، وَتُلعَنُونَكُمُ، وَيَلغِضُونَكُمُ، وَتَلعَنُونَهُمُ وَيَلغَنُونَهُمُ وَيَلغَنُونَهُمُ وَيَلغَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَلَا لَكُمُ الصَّلاةَ، وَإِذَا رَأَيْتُمُ مِنْ وُلاتِكُمُ شَيْئًا تَكُرَهُونَهُ فَاكُرَهُوا عَمَلَهُ، وَلَا تَنْزعُوا يَدًا مِنْ طَاعَةٍ. (1)

" تنہارے بہترین حکمران وہ ہیں جن سے تم محبت کرواور وہ تم سے محبت کریں،
تم ان کے لئے دعائے خیر کرواور وہ تمہارے لئے دعائے خیر کریں اور تمہارے
برترین حکمران وہ ہیں جن سے تم بغض رکھواور وہ تم سے بغض رکھیں، تم ان پر
لعنت کرواور وہ تم پر لعنت کریں۔ عرض کیا گیا: یا رسول اللہ! کیا ہم ان کو اسلحہ
اور تکوار (یعنی بندوق) کے زور سے معزول نہ کردیں؟ آپ شیسیم نے فرمایا:
نہیں! جب تک کہ وہ تم میں نماز قائم کرتے رہیں (یعنی جب تک وہ مسلمان

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب خيار الأئمة وشرارهم، ٣: ١٨٥٨، رقم: ١٨٥٨

٢ ـ ابن حبان، الصحيح، • ١: ٣٣٩، رقم: ٣٥٨٩

رہیںتم ایسانہیں کر سکتے)، اور جب تم اپنے حکمرانوں کی کوئی برائی دیکھوتو ان کے اس عمل کو برا جانو مگر نظم ریاست اور قانون کی پابندی سے ہاتھ مت کھینچو۔''

محدثین کرام نے اس کی شرح میں لکھا ہے کہ آپ سٹھی آئے کے فرمان ''تم ان کی اتھارٹی سے ہاتھ مت کھینی ''سے مرادیہ ہے کہ جب تک وہ تہہیں معصیت کا حکم نہ دیں۔ اس میں فاسق حکومت وقت کے خلاف مسلح بغاوت کی ممانعت ہے۔ آپ سٹھینے کے فرمان ''جب تک وہ تم میں نماز قائم کرتے رہیں'' میں ان کے مسلمان ہونے کو اقامت نماز کے کنایہ میں بیان کیا گیا ہے۔ جس سے مرادیہ ہے کہ جب تک وہ مسلمان رہیں۔ اس کا معنی یہ نہیں کہ وہ پابندی کے ساتھ پخگانہ نماز پڑھنے والے ہوں، متی یا پر ہیزگار ہوں۔ اس حتی یہ نہیں کہ وہ پابندی کے ساتھ پخگانہ نماز پڑھنے والے ہوں، متی یا پر ہیزگار ہوں۔ اس سے یہ مراد نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ حضور شٹھینے پہلے ہی انہیں''شورار اُزیمی نیمی نیرتین حکران قرار دے چکے ہیں۔ صاف ظاہر ہے جب مسلمان ان سے نفرت کریں گے وہ مسلمانوں کو براسمجھیں گے اور اپنے مظالم، ناانصافیوں اور بداعمالیوں کے باعث برتین حکران کہلائیں گے تو ان سے یہ تو قع تو نہیں ہوسکتی کہ وہ کاملاً پابند صوم و باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ باوجود فرمایا کہ جب تک وہ تمہارے سامنے نماز ادا کرتے رہیں۔ اس کا مطلب صرف یہ بے کہ برائے نام سہی مگر مسلمان رہیں تو ان کے خلاف مسلح بغاوت نہیں کی جائے گ

امام قرطبی نے صحیح مسلم کی شرح "المفهم لما أشکل من تلخیص کتاب مسلم" میں اس معنی کی تصریح ان الفاظ میں کی ہے:

كما عبر عن المصلين بالمسلمين، كما قال طَيْ يَهِيتُ عن قتل المصلين (٢) المسلمين. (٢)

<sup>(</sup>۱) ا-أبويعلى ، المسند، ۱: ۹٠ رقم: ۹٠

٢- ميشمي، مجمع الزوائد، كتاب أهل البغي، ٢: ٢٢٧

<sup>(</sup>٢) قرطبي، المفهم، ٢: ٢٢

'' جیسا کہ (حدیث میں) نمازیوں سے مراد مسلمان کئے گئے ہیں، مثلاً آپ ملی ایس مثلاً آپ ملی ایس مثلاً آپ ملی نے فرمایا: مجھے نمازیوں لیعنی مسلمانوں کوقتل کرنے سے منع کیا گیا ہے۔'' سو اِسی شرعی معنی کا اطلاق یہاں بھی ہوگا۔

امام ترفدی نے بیفرمانِ نبوی سی ایک سند صحیح کے ساتھ حضرت اُم سلمہ رضی الله عنها سے روایت کیا ہے کہ حضور نبی اکرم میں آئی ہے نے فرمایا:

إِنَّهُ سَيَكُونُ عَلَيُكُمُ أَئِمَّةٌ تَعُرِفُونَ وَتُنُكِرُونَ، فَمَنُ أَنُكَرَ فَقَدُ بَرِىءَ، وَمَنُ كَرِهَ فَقَدُ بَرِىءَ، وَمَنُ كَرِهَ فَقَدُ سَلِمَ، وَلَكِنُ مَنُ رَضِيَ وَتَابَعَ. فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَكَ اللهِ، أَفَكَ لَا نُقَاتِلُهُمُ؟ قَالَ: لَا مَا صَلُّوا. (١)

''عنقریب تم پر ایسے حکمران مسلط ہوں گے جن سے تم نیکی بھی سرزد ہوتے دیکھوگے اور برائی بھی۔ پس جس نے ان کی برائی کو برا کہا وہ اپنی ذمہ داری سے عہدہ برآ ہوگیا اور جس نے براسمجھا وہ سلامتی پاگیا؛ لیکن جوان پر دل سے راضی ہوا اور معصیت میں ان کی اتباع کی وہ ہلاک ہوا۔ عرض کیا گیا: یا رسول اللہ! کیا ہم ان سے جنگ نہ کریں؟ آپ مالیہ اللہ! کیا ہم ان سے جنگ نہ کریں؟ آپ مالیہ ہیں، تم ان سے مسلح جنگ نہیں وہ نماز پڑھتے ہیں (لیعنی برائے نام بھی مسلمان ہیں، تم ان سے مسلح جنگ نہیں کرسکتے)۔''

إس حديث كى شرح مين علامه عبد الرحمان مبارك بورى بهى يهم معنى لكست بين: "أفلا نقاتلهم؟ قال: لا" أى: لا تقاتلوهم ما صلُّوا. إنّما منع عن مقاتلتهم ما داموا يقيمون الصلوة، التي هي عنوان الإسلام حذراً مِنُ هيج الفتن وإختلاف الكلمة.

<sup>(</sup>۱) ترمذی، السنن، کتاب الفتن، باب: (۵۸)، ۲: ۵۲۹، رقم: ۲۲۲۵ (۲) مبارکپوری، تحفة الأحوذی، ۲: ۱۳۸

''صحابی کا سوال کہ''کیا ہم ان کے خلاف قبال نہ کریں؟'' اور جواب میں آپ طُوْلِیَا ہُم کا یہ ارشاد فرمانا کہ''نہیں لیعنی ان کے خلاف تم جنگ نہ کرو جب تک وہ نماز پڑھتے رہیں۔'' یقیناً ان کے ساتھ جنگ سے روک دیا گیا جب تک وہ نماز پڑھتے رہیں جو کہ دین اسلام کی پہچان ہے۔ان کے خلاف جنگ نہ کرنے کا حکم اُمت میں فتنہ ہجڑک اٹھنے اور دین میں اختلاف بیدا ہونے کے خدشہ کے پیش نظر ارشاد فرمایا گیا ہے۔''

مرادیہ ہے کہ مسلمانوں کے درمیان قل و غارت اور خون خرابہ کے فتنہ سے بیخنے کے کئنہ سے بیخنے کے کئنہ سے آئینی اور کے لئے حکمرانوں کی بد اعمالیوں پر بھی صبر و ضبط کرکے پُرامن طریقہ سے آئینی اور جمہوری جد و جہد کی اجازت دی گئی ہے، مسلح جنگ یا قال کی نہیں۔

۵۔ اسی مضمون پر بلنی حدیث کوسنن ابی داؤد میں حضرت ضبہ بن محصن کے طریق سے حضرت اُللہ ملی اللہ عنها نے فرمایا:

سَتَكُونُ عَلَيْكُمُ أَئِمَّةٌ تَعُرِفُونَ مِنْهُمُ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنُ أَنْكَرَ، قَالَ أَبُو دَاوُدَ: قَالَ هِشَامٌ: بِلِسَانِهِ، فَقَدُ بَرِىءَ، وَمَنُ كَرِهَ بِقَلْبِهِ فَقَدُ سَلِمَ، وَلَكِنُ مَنُ رَضِيَ وَتَابَعَ. فَقِيُلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَلَا نَقُتُلُهُمُ؟ قَالَ ابْنُ دَاوُدَ: أَفَلَا نُقَاتِلُهُمُ؟ قَالَ: لاَ، مَا صَلَّوُا. (١)

''عنقریب تمہارے اوپر ایسے حکمران آئیں گے جو اچھے کام بھی کریں گے اور برے بھی۔ امام ابو داؤد بیان کرتے ہیں کہ ہشام نے کہا: پس جس نے اپنی زبان سے ناپندریدگی کا اظہار کیا وہ بری الذمہ ہو گیا۔ جس نے دل میں برا جانا وہ بھی چ گیا۔ جس کے دل میں برا جانا وہ بھی چ گیا لیکن جو راضی ہوا (اور ان کے برے کاموں کی تائیدیا پیروی

<sup>(</sup>۱) أبو داؤد، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ۴: ۲۳۲، رقم: ۲۷۲۰

کی) وہ برباد ہوا۔عرض کیا گیا: یا رسول اللہ! کیا ہم انہیں قبل کر دیں؟ ابن داؤد کے الفاظ ہیں: کیا ہم ان سے جنگ کریں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں، جب تک وہ مسلمان ہیں (ان سے جنگ نہیں کی حاسکتی)۔''

درج بالا احادیث نبوی اور ان کی شروحات میں بطورِ خاص دو چیزوں کی وضاحت ہو رہی ہے: پہلی ہے کہ مسلمان حکمرانوں کے فشق و فجور اور دینی مداہنت کے خلاف فتنہ و فساد اورخون ریزی کے خدشے کے باعث جہاں مسلح بغاوت کی ممانعت ہے وہاں الیں حکومتوں کو راہِ راست پر لانے کے دیگر پُراَ من طریقے موجود ہیں جنہیں بروئے کارلانا چاہیے۔

دوسری اُہم بات یہ ہے کہ جب تک حکمران کفرِ بواح لیعیٰ صری اور قطعی کفر کے مریک ان کے خلاف مسلح بغاوت درست نہیں ہوگی اور اگر ان حالات میں کسی نے شریعت اور اُحکامِ اِسلام کے نفاذ کا نام لے کر بھی مسلح بغاوت کر دی تو اسے بھی طاقت کے ذریعے ختم کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔

## فصل چہاڑم

دہشت گردی اور بغاوت کے خلاف ائمہ اُربعہ و دیگر ا کابرینِ اُمت کے فناوی

بغاوت اور دہشت گردی پُرامن معاشرے کے لئے کتنی خطرناک ہے اور اس کی ممانعت کیوں کی گئی ہے؟ اس کی وضاحت تو باب بلذا کی فصل دوم"جرمِ بغاوت کی سنگینی اور اُس کی سزا" میں قدرے تفصیل سے گزر چکی ہے۔ یہاں ہم معاملے کی نوعیت و حساسیت کے پیش نظر احادیث کے بعد اکابر ائمہ کے فناوی اختصار کے ساتھ درج کر رہے ہیں تاکہ یہ بات واضح ہو جائے کہ چودہ سو سالہ تاریخ اسلام میں اس باب پر اُمت میں کہ سے گرتے ہیں اختمار کے آراء پیش کرتے ہوئے تر تیب زمانی کو مخوط رکھا گیا ہے۔

### ا۔ دہشت گردوں سے قبال پر امام اعظم ابو حنیفہ ﷺ کا فتویٰ

دہشت گرد گروہ کے ساتھ جنگ کرنے کے حوالے سے علامہ زاہد الکوثر کُ نے امام اعظم ﷺ کے پیکلمات نقل کئے ہیں:

قال أبو حنيفة: فقاتل أهل البغي بالبغي لا بالكفر. وكن مع الفئة العادلة. ولا تكن مع أهل البغي. فإن كان في أهل الجماعة فاسدون ظالمون. فإن فيهم أيضاً صالحين يعينونك عليهم، وإن كانت الجماعة باغية فاعتزلهم واخرج إلى غيرهم. قال الله تعلى: ﴿اَلَمُ تَكُنُ اَرُضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا﴾،(١) ﴿إِنَّ عالى:

<sup>(</sup>۱) النساء، ۲: ۹۷

#### اَرُضِيُ وَاسِعَةٌ فَايَّاىَ فَاعُبُدُونِ۞﴿(١). (٢)

'امام ابو حنیفہ نے فرمایا: باغی اور دہشت گردگروہ کے ساتھ جنگ کرواس وجہ سے نہیں کہ وہ کفر پر ہیں بلکہ اس لیے کہ وہ باغی ہیں اور واجب القتل ہیں۔ وہ معاشرے میں بدامنی پھیلانے کے ذمہ دار ہیں۔ ہمیشہ کوشش کرنی چاہیے کہ معتدل فکر لوگوں کی سنگت اختیار کی جائے اور (اگر اتفاقاً ایسی نوبت آجائے تقی معاشرے کو بد امنی اور فساد سے محفوظ رکھنے کے لئے حکومت کا ساتھ دیا جائے نہ کہ دہشت گرد باغیوں کا۔ فرض کریں کہ ہیئت اجتاعی میں جہاں پچھ لوگ اگر مفسد اور ظالم ہیں تو وہیں بعض لوگ نیکوکار بھی ہوتے ہیں۔ یہی نیک اور صالح لوگ ان گرماہ لوگوں کے خلاف آپ کی مدد کریں گے۔ بفرض محال اگر لوگوں کی اکثریت ہی سلح بغاوت پر اتر آئے تو اہلِ حق کو چاہیے کہ وہ ان باغیوں سے علیحدگی اختیار کر لیں اور ان کے علاوہ دوسرے لوگوں کی طرف باغیوں سے علیحدگی اختیار کر لیں اور ان کے علاوہ دوسرے لوگوں کی طرف ہمرے تر جائیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ کیا اللہ کی زمین فراخ نہ تھی کہتم اس میں (کہیں) جمرت کر جاتے؟ ﴿ اور ﴿ بِ شک میری زمین کشادہ کے سوتم میری ہی عبادت کروں ﴾۔'

### مسلح بغاوت پرامام طحاوی انحفی کا فتو کی

ندہب امام اعظم ابو حنیفہ کے جلیل القدر امام، ابوجعفر طحاوی ؓ (۲۳۹– ۲۳۱ھ) فرماتے ہیں:

"ولا نرى السَّيف على أحدٍ مِنُ أمَّةِ محمدٍ إلَّا من وجَب عليه

<sup>(</sup>١) العنكبوت، ٢٩: ٥٧

<sup>(</sup>٢) أبو حنيفه، الفقه الأبسط (في العقيدة وعلم الكلام من أعمال الإمام محمد زامد الكوثري)، باب في القدر: ٢٠٢، ٢٠٧

السّيف، ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا، وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا ننزع يداً من طاعتهم. (١)

''ہم حکومت و سلطنت کے خلاف عسکری بغاوت کوجائز نہیں سمجھتے خواہ وہ خطا کار ہی ہو۔اور نہ ہی ان کی اتھارٹی کو چیلنج کرتے ہیں۔''

امام ابن ابی العز الحفیؓ نے امام طحاویؓ کی اسی عبارت کی شرح میں صحیح مسلم میں حضرت عوف بن مالک ﷺ سے روایت کی گئی حدیث نقل کی ہے، جس کے آخر میں حضور ملی ہی اور تروی کا میں حضور ملی ہی اور تروی کا میں حضور ملی ہیں ان کے خلاف مسلح بغاوت اور خروج جائز نہیں۔

اسی طرح تھم نبوی سُلِیّاتِم ''ولا ینزعن یداً من طاعته'' (تم حکومت کی حاکمیت اور اتھارٹی سے ہرگز ہاتھ نہ تھنچنا) کوبھی انہوں نے اپنے موقف کی تائید میں پیش کیا ہے۔ اسی بحث کو جاری رکھتے ہوئے امام ابن عبد العز الحقی نے مزید لکھا ہے:

"فقد دل" الكتاب والسنة على وجوب طاعة أولى الأمر ما لم يأمروا بمعصية في فتأمل قوله تعالى: ﴿ اَطِيعُوا اللهِ وَاَطِيعُوا اللهِ وَاَطِيعُوا اللهِ وَاَطِيعُوا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَال

<sup>(</sup>١) طحاوى، العقيدة الطحاوية، رقم: ١١، ٢٢

<sup>(</sup>٢) النساء، ٣: ٩٩



جور<del>هم</del>.

''کتاب وسنت کے احکامات اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ حکومت وقت کی اس وقت تک اطاعت لازم ہے جب تک کہ وہ معصیت کا حکم نہ دے۔ آپ الله تعالى كے ارشاد برغور كريں: ' متم الله كى اطاعت كرو اور رسول ( الله يَهَا الله عَلَيْهَمْ ) كى اطاعت كرواورايخ ميں سے (اہل حق) صاحبانِ أمركى۔ 'الله تعالى نے فرمايا ہے:''تم رسول کی اطاعت کرو۔'' یہ نہیں فرمایا کہ''تم صاحبان امر کی اطاعت کرو'' کیونکہ اولو الامر اطاعت کے ساتھ منفرد اور خاص نہیں ہے بلکہ ان کی اطاعت اسی معاملے میں کی جاتی ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کے تحت ہو۔ اللہ تعالیٰ نے فعل اطاعت کو صرف رسول ﷺ کے ساتھ دہرایا ہے کیونکہ آپ ﷺ معصوم ہیں۔ جبکہ حکام کی اطاعت اسی امر میں کی جاتی ہے جس میں اللہ تعالی اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت ہو۔ ہاں ان کے ظالم ہونے کے باوجود ان کی اتھارٹی کونشلیم کرنے کا سبب یہ ہے کہ ان کے مفاسد کے باعث ان کے خلاف مسلح خروج اور بغاوت، ان کی ناانصافیوں کی وجہ سے جنم لینے والی خرابیوں سے کئی گنا زیادہ خرابیوں کا باعث ہوگی (اس لئے بڑی تباہی اور نقصان سے بچنا لازم ہے)۔''

### ۲۔ دہشت گردوں کے خلاف امام مالک عظمہ کا فتوی

دہشت گردوں کی سرکوبی کے بارے میں مالکی فقہ کی معروف کتاب الممدونة الکبری میں امام محون نے امام مالک ؓ سے یوں روایت کیا ہے:

قال مالك في الإباضية، والحرورية، وأهل الأهواء كلهم أرى أن يستتابوا، فإن تابوا، وإلا قتلوا. قال ابن القاسم: وقال مالك

<sup>(</sup>١) ابن عبد العز، شرح عقيدة الطحاوى: ٢٨٢

فى الحرورية وما أشبههم: إنهم يقتلون إذا لم يتوبوا إذا كان الإمام عدلًا. فهذا يدلك على أنهم إن خرجوا على إمام عدل وهم يريدون قتاله ويدعون إلى ما هم عليه دعوا إلى الجماعة والسنة، فإن أبوا قتلوا.

قال: ولقد سألت مالكا عن أهل العصبية الذين كانوا بالشام، قال مالك: أرى للإمام أن يدعوهم إلى الرجوع، وإلى مناصفة الحق بينهم، فإن رجعوا وإلا قوتلوا. (١)

''امام مالک نے (خارجیوں کے گروہ) اباضیہ، حروریہ اور اہل اُہواء (گراہ لُولہ) کے بارے میں فرمایا کہ انہیں پہلے (انہا پندی اور دہشت گردی ہے) توبہ کرنے کی دعوت دی جائے، اگر وہ توبہ کر لیس تو انہیں چھوڑ دیا جائے ورنہ قتل کر دیا جائے۔ امام ابن قاسم کہتے ہیں کہ امام مالک نے حروریہ اور ان کے مثل دیگر گراہ (دہشت گرد) گروہوں کے بارے میں فرمایا: اگر وہ اپنی تخ بی مثل دیگر گراہ (دہشت گرد) گروہوں کے بارے میں فرمایا: اگر وہ اپنی تخ بی مرگرمیوں سے توبہ نہ کریں تو انہیں قتل کر دیا جائے بشرطیکہ ریاست مسلم ہو۔یہ قول تمہیں اس بات کی رہنمائی فراہم کرتا ہے کہ اگر وہ مسلمان ریاست کے خلاف بغاوت کریں اور اس سے اپنے خلاف بغاوت کریں اور اس سے اپنے منفور کو قبول کرنے کا مطالبہ کریں تو انہیں پہلے مسلمانوں کی اکثریت اور قانون کے دائر ہے میں پلٹنے کی دعوت دی جائے، اگر وہ انکار کریں تو انہیں قتل کیا جائے۔

''امام مسحنون کہتے ہیں: میں نے امام مالکؓ سے شام کے عصبیت پیندگروہ کے بارے میں استفسارکیا تو آپ نے فرمایا: میرے خیال میں حکومت کو جاہئے

<sup>(</sup>۱) سحنون، المدونة الكبري، ۳: ۹۴

کہ انہیں اپنے موقف سے رجوع کرنے اور باہمی انصاف کی دعوت دے، اگر وہ ملٹ آئیں تو ٹھیک ورنہ انہیں قتل کر دیا جائے۔''

### س۔ دہشت گرد باغیوں کے خلاف امام شافعی رہے کا فتوی

دہشت گردی اور خوزیزی کی ہر دور میں شکلیں بدلتی رہی ہیں لیکن ذہنیت ایک ہی رہی ہیں لیکن ذہنیت ایک ہی رہی ہے۔ اس کی ابتداء خوارج سے ہوئی اور پوری تاریخ اسلام میں ان کا تسلسل جاری رہا جو اب بھی ہے۔ چنانچہ تمام ائمہ کرام نے فرداً فرداً اس دہشت گردانہ رجحان اور خارجیت زدہ فکر وعمل کے خلاف فتاوی جاری فرمائے۔ ان ائمہ کرام میں امت کے جلیل القدر پیشوا امام شافعی کے بھی شامل ہیں، آپ نے دہشت گردوں کے متعلق فرمایا:

ولو أن قومًا كانوا في مصر أو صحراء فسفكوا الدماء وأخذوا الأموال، كان حكمهم كحكم قطّاع الطريق، وسواء المكابرة في المصر أو الصحراء، ولو افترقا كانت المكابرة في المصر أعظمهما. (١)

''اگر کوئی شر پیند گروہ کسی شہر میں یا کسی صحرا و بیابان میں خونریز کارروائی کرے اور لوگوں سے مال واسباب چیین لے تو ان (کی سزا) کا حکم را ہزنوں کی طرح ہے۔ اور لوٹ کھسوٹ اور حق تلفی شہری آ بادی میں ہو یا جنگل و بیابان میں، سیکنی کے لحاظ سے برابر ہے۔ اگر انہیں جدا جدا بھی دیکھا جائے تو شہری آ بادیوں میں لوٹ کھسوٹ اور قل و غارت گری زیادہ بھیا تک ہے۔''

امام شافعی مزید فرماتے ہیں:

فإذا دعى أهل البغى فامتنعوا من الإجابة فقاتلوا ..... فإنما أبيح

<sup>(</sup>۱) شافعی، کتاب الأم، ۲۱۸: ۲۱۸

قتال أهل البغى ما كانوا يقاتلون، وهم لا يكونون مقاتلين أبدا إلا مقبلين ممتنعين مريدين. فمتى زايلوا هذه المعانى فقد خرجوا من الحال التى أبيح بها قتالهم، وهم لا يخرجون منها أبدا إلا إلى أن تكون دماؤهم محرمة كهى قبل. (۱)

''جب باغی دہشت گردوں کو راہِ راست کی طرف پلننے کی دعوت دی جائے اور وہ اسے قبول کرنے سے گریزاں ہوں تو ان کے ساتھ جنگ کی جائے گی۔۔۔۔۔ پس باغی عناصر کے ساتھ جنگ اس وقت تک جائز ہے جب تک وہ مسلح عسکری کارروائیاں کرتے رہیں۔ وہ عسکری کارروائیاں ہمیشہ جاری نہیں رکھ سکتے بلکہ بھی وہ سامنے آئیں گے اور بھی ارادی طور پرخنی (گوریلہ) سرگرمیوں میں ملوث رہیں گے۔ لہذا جب بھی وہ مکمل طور پر پُرامن ہو جائیں تو وہ اپنے خلاف جنگ کے جواز کی حالت سے نکل آئیں گے، اور اگر وہ عسکری کارروائیوں سے باز رہیں گے تو ان کا خون پہلے کی طرح دوبارہ حرام ہوگا۔''

### سم مسلح بغاوت کے خلاف امام احمد بن حنبل رہے کاعمل اور

فتوىل

فتنہ پروری، دہشت گردی اور خونریزی سے حتی الوسع بیخنے کے لئے ائمہ کرام نے ہمیشہ اعتدال پیندی ضبط وتحل اور ہم آ ہنگی کا درس دیا ہے۔ چنانچہ امام احمد بن حنبل سے خلقِ قرآن جیسے ایمانی مسکلے پر شدید دباؤ اور بے پناہ تکلیفیں حتی کہ قید و بند اور کوڑوں کی صعوبتیں برداشت کرنے کے باوجود عامۃ المسلمین کو حکومتِ وقت کے خلاف بعناوت پر نہیں اکسایا۔خلقِ قرآن کا فتنہ امتِ مسلمہ کے لئے خطرناک ترین فتنوں میں سے ایک تھا

<sup>(</sup>١) شافعي، كتاب الأم، ٣: ٢١٨

جومعتزلہ کے انتہا پیندانہ عقائد کی پیداوار تھا اور اس نے حکمرانوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تھا۔ خوارج کے فکری وارث ''معتزلہ'' ریاست کے اہم امور میں اچھی خاصی مداخلت کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور میں بغداد اور بلادِ اسلام کی بڑی بڑی شخصیات حکومتی خالفت اور مظالم کا شکار ہوئیں جن میں خود امام احمد بن حنبل بھی شامل تھے۔ اسی فتنہ خلتِ قرآن کے سبب آپ کو کوڑے مارے گئے اور آپ کی شہادت واقع ہو گئی لیکن زندگی بھر آپ نے لوگوں کو بغاوت اور حکومت کے خلاف مسلح خروج سے روکے رکھا۔ آپ کی استقامت اور صبر وخل کے یہ واقعات بہت سی معروف کتب میں منقول ہیں۔ چنانچہ ابو بکر بن خلال نے اپنی کتاب 'السنہ'' میں صبح اسناد کے ساتھ اس کی تفصیل بیان کی ہے۔

حضرت ابو حارث فرماتے ہیں کہ انہوں نے امام ابوعبد اللہ احمد بن ضبل سے بغاوت کی اس تحریک کے متعلق بوچھا جو بغداد میں حکومت کے خلاف چل رہی تھی۔ کیونکہ بنوعباس کے حکمران معزلہ سے متاثر ہو کر عامۃ المسلمین کے لئے مشکلات پیدا کر رہے تھے۔ امام احمد بن حنبل سے جب حکومت مخالف بغاوت میں شمولیت اور سرپرستی کی درخواست کی گئی تو آپ نے جو کلمات ادا فرمائے وہ کتنے واضح اور صریح ہیں، ملاحظہ ہوں:

سُبُحَانَ اللهِ، الدِّمَاءَ، الدِّمَاءَ، لَا أَرَى ذَلِكَ، وَلاَ آمُرُ بِهِ، الصَّبُرُ عَلَى مَا نَحُنُ فِيهِ خَيْرٌ مِنَ الْفِتُنَةِ يُسُفَكُ فِيهَا الدِّمَاءُ، وَيُسُتَبَاحُ فِيهَا اللَّمَوَالُ، وَيُنتَهَكُ فِيهَا الْمَحَارِمُ. (۱)

''سبحان الله ۔خونریزی؟ خونریزی؟ میں اسے جائز نہیں تبجھتا۔ نہ میں اس کا تھم دیتا ہوں۔ ہم (حکومتی دباؤ کے نتیج میں) جس صورت حال سے دوچار ہیں اس پرصبر کرنا اس فتذہ بغاوت سے بہتر ہے جس میں مسلمانوں کے ناحق

<sup>(</sup>١) خلال، السنة، باب الإنكار على من خرج على السلطان: ١٣٢، رقم:

<sup>19</sup> 

خون بہائے جائیں، مال لوٹے جائیں اور عزتیں اور حرمتیں پامال ہوں۔''

لوگوں نے پھر اصرار کیا اور کہا کہ کیا آج ہم ایک ایسے فتنہ میں مبتلاء نہیں جس کو ختم کرنے کے لئے جہاد ضروری ہو جاتا ہے؟ مخاطب کی بات سن کر آپ نے فرمایا: بلاشبہ یہ ایک فتنہ ہے جو تھوڑے دنوں میں ختم ہو جائے گا لیکن اگر اس کے مقابلے میں تلواریں نیام سے نکل آئیں تو فتل عام ہوگا اور امن اور خیر کے دروازے بند ہو جائیں گے۔لہذا آپ ان حالات کو صبر وتحل کے ساتھ گزارنے کی تلقین فرماتے رہے۔

خلیفہ واثق باللہ کے عہد میں بغاوت نے جب زیادہ زور پکڑ لیا تو تمام فقہا کے بغداد جمع ہوکر امام احمد بن خنبل کے پاس حاضر ہوئے اور بگڑتی ہوئی صورت حال کا تذکرہ کیا۔ آپ نے ان سے پوچھا کہ وہ کیا چاہتے ہیں۔ تمام جلیل القدر علماء نے متفقہ طور پر عرض کیا کہ ہم آپ سے مشورہ کرنے آئے ہیں کیونکہ ہم تو حکومتی موقف سے تنگ آچکے ہیں اور خلیفہ واثق باللہ کے خلاف بغاوت میں شامل ہوکر اس کا تختہ الٹنا چاہتے ہیں۔ آپ نے انہیں سمجھایا اور فر مایا کہ بلاشبہ معاملہ خطرناک ہو چکا ہے مگر آپ لوگ حکومت کی اتھارٹی اور حاکمیت کو چیلنج کرنے کا ارادہ ترک کر دیں۔ امام احمد بن حنبل نے زور دے کر فر مایا:

عَلَيُكُمُ بِالنَّكِرَةِ بِقُلُوبِكُمُ، وَلاَ تَخُلَعُوا يَدًا مِنُ طَاعَةٍ، وَلاَ تَشُقُّوا عَصَا الْمُسُلِمِينَ، وَلاَ تَسُفِكُوا دِمَاءَ كُمُ وَدِمَاءَ الْمُسُلِمِينَ مَعَكُمُ، انظُرُوا فِي عَاقِبَةِ أَمُرِكُمُ، وَاصبرُوا حَتَّى يَسُتَرِيحَ بَرِّ، أَو يُسُتَرَاحَ مِنُ فَاجِرٍ. لاَ، هَذَا خِلاَفُ الآثَارِ الَّتِي أُمِرُنَا فِيهَا بِالصَّبْرِ. (1)

''تم دل میں اس مسئله کو براستجھو لیکن حکومت وفت کی حاکمیت یعنی نظم اور

<sup>(</sup>١) خلال، السنة، باب الإنكار على من خرج على السلطان: ١٣٣، رقم:

اتھارٹی کو چیننے نہ کرہ اور مسلمانوں کی قوت اور وحدت کو نہ توڑہ اور اپنا اور مسلمانوں کا خون مت بہاؤ اور اپنا اس معاملہ کے انجام پرغور کرہ اور صبر کرہ یہاں تک کہ نیک آ دمی کو آ رام ملے یا فاسق و فاجر سے چھٹکارا حاصل ہو جائے۔ اور بیخروج ان آ ٹار (یعنی صحابہ و تابعین کی روایات اور تعلیمات) کے خلاف ہے جن میں ہمیں ایسے حالات میں صبر کا تھم دیا گیا ہے۔''

### ۵۔ امام سفیان توریؓ کا بغاوت کے بارے میں فتویٰ

اُمیر المؤمنین فی الحدیث امام سفیان تُورکُ (م ۱۲اه) سے لوگوں نے خلیفہ ہارون الرشید کے مقابلے میں مسلح جدوجہد کے متعلق فتو کی مانگا اور آپ کو باغیانہ تحریک میں شمولیت کی طرف متوجہ کیا لیکن آپ نے بھی لوگوں کو سمجھایا اور صبر و مخل کے ساتھ فتنے سے دور رہنے کی تلقین فرمائی اور سائل سے کہا:

كَفَيْتُكَ هَذَا الْأَمُرَ، وَنَقَّرُتُ لَكَ عَنْهُ، الجلِسُ فِي بَيْتِكَ. (١)

"میں نے مخصے اس معاملہ سے بے نیاز کر دیا ہے اور معاملے کی وضاحت کر دی ہے۔ تم اس بغاوت کی تحریک سے بالکل الگ رہو۔"

### ۲۔ بغاوت کے بارے میں امام ماوردیؓ کا فتویٰ

اما م ماوردیؒ (م ۴۵۰ھ) نے ''الأحكام السلطانية'' ميں باغيوں اور دہشت گر دوں كے بارے ميں تفصيلی احكام بيان كئے ہيں۔ان كا قول ہے كہ باغيوں سے جنگ كی جائے گی تا آئكہ وہ حكومت كے نظم كوشليم كر ليں۔ امام ماوردیؒ نے اس امر كا استنباط سورة الحجرات كی درج ذيل آيت نمبر 9 سے كيا ہے:

<sup>(</sup>١) خلال، السنة، باب الإنكار على من خرج على السلطان: ١٣٧، رقم:

وَإِنُ طَائِفَتَانِ مِنِ الْمُؤْمِنِيُنَ اقْتَتَلُوا فَأَصُلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنُ بَغَتُ إِحُدَاهُمَا عَلَى اللَّاخُرَى فَقَاتِلُوا الَّتَى تَبْغِى حَتَّى تَفِىءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ إِحُدَاهُمَا عَلَى اللَّاخُرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِى حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتُ فَأَصُلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدُلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ٥

"اور اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں جنگ کریں تو اُن کے درمیان صلح کرادیا کرو، پھر اگر ان میں سے ایک (گروہ) دوسرے پر زیادتی اور سرکشی کرادیا کروہ) سے لڑو جو زیادتی کا مرتکب ہورہا ہے یہاں تک کہ وہ اللہ کے حکم کی طرف لوٹ آئے، پھر اگر وہ رجوع کر لے تو دونوں کے درمیان عدل کے ساتھ صلح کرا دو اور انصاف سے کام لو، بے شک اللہ انصاف کرنے والوں کو بہت پیند فرما تا ہے 0"

امام ماوردی کے اس آیت مبارکہ سے درج ذیل نکات اخذ کئے ہیں:

ا. وفى قوله: ﴿فَإِن بَغَتُ إِحُدَاهُمَا عَلَى الْأَخُرَى ﴾ وجهان: أحدهما
 بغت بالتعدى فى القتال؛ والثانى بغت بالعدول عن الصلح.

''آیتِ فدکورہ کے الفاظ فَانُ مَ بَغَتْ اِحُداهُمَا کے دو مطلب ہو سکتے ہیں، ایک یہ کہ جنگ میں زیادتی کر یہ کہ کہ سلح سے رُوگردانی کر کے باغی ہوجائے، دوسرا یہ کہ سلح سے رُوگردانی کر کے باغی ہوجائے۔''

٢ وقوله ﴿فَقَاتِلُوا الَّتَى تَبْغِى﴾ يعنى بالسيف ردعا عن البغى وزجرا
 عن المخالفة.

''فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبُغِي كا مطلب يه به كه ان سه سلح جنگ كى جائے تاكه وه بغاوت اور مخالفت سے باز آ جائيں۔'' سر وفي قوله تعالى: ﴿حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمُرِ الله ﴿: حتى ترجع إلى الصلح الذي أمر الله تعالى به وهو قول سعيد بن جبير.

"حَتّٰى تَفِى ءَ اللَّى اَمُوِ اللهِ كَا حضرت سعيد بن جبير اللهِ نے بيمفهوم بيان كيا ہے" تا آ نكه أس ملح كى جانب لوك آئيں جس كا الله نے حكم ديا ہے۔"

(1) هُفَإِنُ فَآءَتُ ﴾ أى رجعت عن البغي. (1)

"فَإِنُ فَآءَتُ كَا مطلب بيرے كه بغاوت ترك كروين"

### ے۔ دہشت گردوں کی سرکوبی واجب ہے۔ امام سرھی کا فتوی

فقہ حنی کے عظیم امام شمس الائمہ امام سرحسی (م ۴۸۳ ھ) نے باغی گروہ کی سرکو بی کو نہ صرف جائز بلکہ فرض قرار دیا ہے۔ ذیل میں امام سرحسیؓ کا فتویٰ ملاحظہ ہو:

فحينئذ يجب على من يقوى على القتال أن يقاتل مع إمام المسلمين الخارجين لقوله تعالى: ﴿فَإِنُ مُ بَغَتُ اِحُداهُمَا عَلَى الْمُسلمين الخارجين ققاتِلُوا الَّتِي تَبُغِي ﴾ (٢) والأمر حقيقة للوجوب، ولأن الخارجين قصدوا أذى المسلمين وإماطة الأذى من أبواب الدين، وخروجهم معصية ففى القيام بقتالهم نهى عن المنكر وهو فرض ولأنهم يهيجون الفتنة. قال ﴿ الله على الشرع صلوات من أيقظها. فمن كان ملعونا على لسان صاحب الشرع صلوات الله عليه يقاتل معه. (٣)

<sup>(</sup>١) ماوردى، الأحكام السلطانية: ٥٩

<sup>(</sup>٢) ١- الحجرات، ٩٩: ٩

<sup>(</sup>٣) ٢- سرخسي، كتاب المبسوط، • ١: ٢٣ ا

''پس اس وقت ہر اس شخص پر جو جنگ میں شرکت کرنے کی طاقت اور قوت رکھتا ہو واجب ہوگا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے اس قول کے مطابق ﴿ پھر اگر ان میں سے ایک (گروہ) دوسرے پر زیادتی اور سرشی کرے تو اس (گروہ) سے لڑو جو زیادتی کا مرتکب ہورہا ہے ﴾ باغیوں کے خلاف مسلم حکومت کی مدد کرے۔ یہاں امر، وجوب کے لئے آیا ہے کیونکہ خروج و بغاوت کرنے والوں نے مسلمانوں کو اذیت و یہ کے امور میں سے ہے اور ان کا بیخروج معصیت کے زمرہ میں آتا کرنا دین کے امور میں سے ہے اور ان کا بیخروج معصیت کے زمرہ میں آتا کہ وہ فتنہ کو ہوا دیتے ہیں۔حضور نبی اکرم شرکیت نے فرمایا: فتنہ سویا ہوا ہوتا ہے کہ وہ فتنہ کو ہوا دیتے ہیں۔حضور نبی اکرم شرکیتی نے فرمایا: فتنہ سویا ہوا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس شخص پر لعنت بھیج جس نے اسے جگایا۔ اور جو صاحب ضریعت علیہ الصلاۃ والسلام کی زبان اقدس سے ملعون قرار یا چکا اس کے خلاف جہاد کیا جانا جا ہیے۔''

### ٨ ـ د هشت گردول كونل كر دينا جا ہيے - امام كاساني كا فتوى

فقد حفی کی مشہور کتاب بدائع الصنائع کے مصنف امام کاسائی (م ۵۸۷ھ) کا فتوکی ہے کہ باغی دہشت گردوں کو فساد فی الارض کے خاتمہ کے لئے قل کیا جانا چاہئے۔ وہ کھتے ہیں:

ولأنهم ساعون فى الأرض بالفساد، فيقتلون دفعا للفساد على وجه الأرض. وإن قاتلهم قبل الدعوة لا بأس بذلك، لأن الدعوة قد بلغتهم لكونهم فى دار الإسلام ومن المسلمين أيضا. ويجب على كل من دعاه الإمام إلى قتالهم أن يجيبه إلى ذلك، ولا يسعه التخلف إذا كان عنده غنا وقدرة لأن طاعة الإمام فيما



#### ليس بمعصية فرض، فكيف فيما هو طاعة. (١)

''چونکہ وہ دہشت گردی کے مرتکب ہوتے ہیں سوانہیں دہشت گردی کے خاتمہ کی خاطر قبل کیا جائے گا۔ اور اگر حکومت انہیں (راہ راست پر آنے کی) دعوت دینے سے پہلے ہی ان کے ساتھ جنگ کرے تو اس میں بھی کوئی مضا گقہ نہیں کیونکہ دعوت انہیں پہنچ چکی ہے، وہ مسلم ملک میں ہیں اور مسلمانوں کے ساتھ رہتے ہیں۔ ہر اس شخص پر واجب ہے جس کو حکومت وقت ان کے خلاف جنگ کرنے کی دعوت دے کہ وہ حکومت کی دعوت کو قبول کرے اور اس کے لئے جنگ سے پیچھے رہنے کی گنجائش نہیں ہے جبکہ وہ جنگ کی طاقت اور قدرت رکھتا ہو کیونکہ حکومت کی اتھارٹی کو تشکیم کرنا جس میں کوئی معصیت نہ ہوفرض ہے، اور جو چیز ہو ہی معصیت سے خالی تو اس کو مانتا تو بدرجہ اولی لازم ہے۔''

### 9۔ بغاوت کے خاتے تک جنگ جاری رکھی جائے

### امام مرغینانی کا فتو کی

مسلمان ریاست میں کلمہ گولوگوں کو قتل کرنے والے دہشت گردوں کے خلاف کارروائی کب تک جاری رکھی جانی چاہئے اس پر فقہ حنفی کی معروف کتاب''الهدایة'' کے مصنف امام مرغینانی (م ۵۹۳ھ) فرماتے ہیں:

وإذا تغلب قوم من المسلمين على بلد، وخرجوا من طاعة الإمام، دعاهم إلى العود إلى الجماعة، وكشف عن شبهتهم لأن عليا فعل ذلك بأهل حروراء قبل قتالهم، ولأنه أهون الأمرين ولعل الشريندفع به، فيبدأ به ولا يبدأ بقتال حتى يبدؤه،

<sup>(</sup>۱) كاساني، بدائع الصنائع، ٤: ١٣٠

#### فإن بدؤه قاتلهم حتى يفرق جمعهم.

"جب مسلمانوں کا کوئی گروہ کسی علاقہ پر قبضہ جمالے اور مسلم ریاست کے نظم اور اتھارٹی کو چیلنج کر دے تو حکومت کو چاہیے کہ وہ انہیں اپنی عمل داری میں آنے کی دعوت دے اور ان کے شبہات کا ازالہ کرے کیونکہ حضرت علی کے نے دو اہل حروراء کے ساتھ جنگ کرنے سے پہلے ایسا ہی کیا تھا اس لئے کہ یہ دو کاموں (جنگ اور فداکرات) میں سے آسان کام ہے اور اس لئے بھی کہ شاید فتنہ اس سے ختم ہو جائے۔سواسی سے آغاز کیا جائے اور جنگ کی ابتداء نہ کی جائے یہاں تک کہ وہ اس میں پہل کریں۔ پس اگر وہ جنگ میں پہل کریں۔ پس اگر وہ جنگ میں پہل کرتے ہوئے جھیار اٹھا لیس تو ان کے ساتھ خوب لڑائی کرو یہاں تک کہ ان کی جمعیت منتشر ہو جائے اور ان کی قوت کا خاتمہ ہو جائے۔''

### ۱۰ مسلح بغاوت کرنے والے کافر و مرتد ہیں

### امام ابن قدامه كافتوى

امام ابن قدامه المقدى (م ١٢٠هـ) في "المعنى" مين "قتال أهل البغى" كوعنوان سے متعلق محدثين كرام كے عنوان سے متعلق محدثين كرام كے حوالے سے بيفتوىٰ دیاہے:

وذهبت طائفة من أهل الحديث إلى أنهم كفار مرتدون، حكمهم حكم المرتدين وتباح دماؤهم وأموالهم. فإن تحيزوا في مكان وكانت لهم منعة وشوكة، صاروا أهل حرب كسائر الكفار، وإن كانوا في قبضة الإمام استتابهم كاستتابة المرتدين.

<sup>(</sup>١) مرغيناني، الهداية آخرين، كتاب السير، باب البغاة: ٣٤٣

فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم، وكانت أموالهم فيئا لا يرثهم ورثتهم المسلمين. (١)

''محدثینِ کرام کے ایک طبقہ کے مطابق باغی دہشت گرد کافر اور مرتد ہیں اور ان کا حکم مرتدین جیسا ہوگا، اُن کے خون اور مال کو مباح قرار دیا جائے گا۔

اگر وہ اپنے آپ کو ایک جگہ محدود کرلیں اور ان کے پاس قوت اور محفوظ پناہ گاہیں ہوں تو وہ لوگ برسر پیکار کفار کی طرح اہلِ حرب ہو جا کیں گے ۔ اور اگر وہ حکومتِ وقت کے دائرہ اختیار میں ہوں تو آئییں توبہ کا موقع دیا جائے گا، اگر وہ توبہ کرلیں تو ٹھیک ورنہ ان کی گردنیں اُڑا دی جا کیں گی اور ان کے مال''مالِ فی '' شار ہوں گے، ان کے مسلمان ورثاء ان کے وارث نہیں ہوں گے۔''

### اا۔ باغیوں کے تل پر صحابہ کھا اجماع - امام نووی کا فتوی

امام نووی (م ۲۷۲ه) نے اپنی کتاب ''روضة الطالبین'' میں لکھا ہے کہ باغی دہشت گردوں کو قتل کرنا إجماع صحابہ سے ثابت ہے۔ انہوں نے کہا ہے:

قال العلماء: ويجب قتال البغاة ولا يكفرون بالبغى، وإذا رجع الباغى إلى الطاعة قبلت توبته وترك قتاله، وأجمعت الصحابة (٢)

''تمام علاء نے کہا ہے: باغیوں کوقتل کرنا واجب ہے اور ان کو بغاوت کی وجہ سے انہیں کافر قرار نہیں دیا جائے گا اور باغی اگر اطاعت کی طرف رجوع کر لے تو اُس کی توبہ قبول کی جائے گی اور اس کے ساتھ جنگ ترک کر دی جائے گی۔ بغاوت کرنے والول کے قتل پرتمام صحابہ کرام ﷺ کا اجماع تھا۔''

<sup>(</sup>١) ابن قدامة، المغنى، ٩: ٣

<sup>(</sup>٢) نووى، روضة الطالبين، ١٠: ٥٠

امام نووی نے اپنی کتاب' روضة الطالبین' میں باغی دہشت گردوں کی تکفیر کے حوالے سے جمہور کا مؤقف ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

وأطلق البغوى أنهم إن قاتلوا فهم فسقة وأصحاب بهت، فحكمهم حكم قطاع الطريق. فهذا ترتيب المذهب والمنصوص، وما قاله الجمهور وحكى الإمام فى تكفير الخوارج وجهين. قال: فإن لم نكفرهم فلهم حكم المرتدين، وقيل حكم البغاة. فإن قلنا كالمرتدين لم تنفذ أحكامهم. (۱)

''امام بغوی نے علی الااطلاق کہا ہے کہ اگر وہ جنگ کریں تو وہ فاس اور جھوٹے لوگ ہیں۔ پس ان کا حکم ڈاکوؤں کے حکم کی طرح ہوگا۔ یہ مذہب اور نص کی ترتیب ہے، یہی جمہور نے کہا ہے۔ امام بغوی نے خوارج کی تکفیر میں بیان کیا ہے کہ اِس میں دوصور تیں ہیں۔ انہوں نے کہا ہے: اگر ہم ان کو کافر قرار نہ دیں تو ان کے لئے مرتدین کا حکم ہوگا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اُن پر باغیوں کا حکم عائد ہوگا۔ پھر اگر ہم اُنہیں مرتدین کی طرح کہیں تو ان کے اُر کام اُنہیں مرتدین کی طرح کہیں تو ان کے اُرکام نافذ نہیں کئے جائیں گے۔''

### ۱۲۔ دہشت گردوں کے خلاف حکومت سے تعاون

#### فتأوى تا تارخانيه

جان و مال کی حفاظت چونکہ حکومت وقت کا فرض ہے اس لئے امن وامان برباد کرنے اور معاشرے میں خوف و ہراس پھیلانے والوں کے خلاف مسلم حکومت کا فریضہ ہے کہ وہ ان سے آہنی ہاتھوں سے نمٹے تا کہ حکومتی نظم بحال ہو۔ الیمی صورت میں لوگوں پر

<sup>(</sup>١) نووى، روضة الطالبين، ١٠ : ٥١، ٥٢

ضروری ہے کہ وہ حکومت کی مکمل تائید کریں۔ فتاوی تاتاد خانیۃ میں علامہ عالم بن العلاء الاندریتی الدہلوی (م ۷۸۷ھ) نے بیفتویٰ دیاہے:

يجب أن يعلم أن أهل البغي قوم من المسلمين، يخرجون على الإمام العدل ويمتنعون عن أحكام أهل العدل، فالحكم فيهم أنهم إذا تجهزوا واجتمعوا حل لإمام أهل العدل أن يقاتلهم، وعلى كل من يقدر على القتال أن يقوم بنصرة إمام أهل العدل.

''اس بات کا جاننا از حد ضروری ہے کہ مسلمانوں میں سے وہ دہشت گرد اور باغی عناصر جو مسلم ریاست کے خلاف خروج لینی مسلح جدوجہد کرتے ہیں اور عدالتی احکامات کے نفاذ کی راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں، ان کے متعلق حکم یہ ہے کہ جب وہ عسری طور پر تیاری کر لیں اور مسلح کارروائی کے لئے جمع ہو جائیں تو حکومت کے لئے ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ ان دہشت گرد باغیوں کے خلاف جنگ و قال کرے اور اس ملک کے ہر اس شہری پر حکومت کی اعانت وجمایت لازم ہو جاتی ہے جو کسی حوالے سے بھی جنگ کی صلاحیت و استطاعت رکھتا ہے۔''

# سار باغیوں کے خلاف جنگ حکومت پر لازم ہے امام ابراہیم بن مفلح الحنبلی "کا فتویٰ

امام ابراہیم بن محمد عبد اللہ بن ملح الحسنبلی (م۸۸۴ھ) نے بھی امام نووی کی طرح دہشت گرد باغیوں کورجوع کی دعوت نہ ماننے پرقل کرنے کا فتویٰ دیا ہے۔

أصل من كفر أهل الحق و الصحابة و استحل دماء المسلمين فهم

<sup>(</sup>۱) اندریتی، الفتاوی التاتارخانیة، ۲۰: ۱۷۲

بغاة في قول الجماهير، تتعين استتابتهم، فإن تابوا وإلا قتلوا على إفسادهم لا على كفرهم. (١)

''دراصل جس آدمی نے اہلِ حق اور صحابہ گوکا فرقرار دیا (جیسا کہ خوارج نے کیا) اور مسلمانوں کے خون حلال کر لیے تو جمہور کے قول کے مطابق یہ باغی ہیں۔ ان کے لیے یہ بات متعین ہے کہ اُن سے توبہ طلب کی جائے پھر اگر وہ توبہ کرلیں تو ٹھیک ورنہ انہیں ان کے فساد پھیلانے کی وجہ سے قبل کردیا جائے گا نہ کہ ان کے کفر کی وجہ سے ''

#### وه مزيد لکھتے ہيں:

فإن فاؤوا وإلا قاتلهم وعلى رعيته معونته على حربهم، فإن استنظروه مدة رجا فلا يمكن ذلك في حقهم، فإن أبوا الرجوع وعظهم وخوفهم القتال لأن المقصود دفع شرهم لا قتلهم، فإن فاؤوا أي رجعوا إلى الطاعة وإلا قاتلهم أي يلزم القادر قتالهم لإجماع الصحابة على ذلك.

'' پھر اگر وہ باز آئیں تو درست ورنہ ان سے جنگ کی جائے گی اور ریاست کے شہر یوں پر فرض ہے کہ وہ ان کے خلاف جنگ میں حکومت کی مدد کریں۔ پھر اگر یہ خوارج (یا ان کی مثل دیگر دہشت گرد گروہ) کچھ مدت کے لیے مہلت مانگیں تو ان کے حق میں یہ ممکن نہیں ہے۔ پھر اگر وہ اپنی روش سے باز آئے سے انکار کر دیں تو حکومت ان کو نصیحت کرے اور جنگ سے ڈرائے

<sup>(</sup>١) ابن مفلح، المبدع، ٩: ١٢٠

<sup>(</sup>٢) ابن مفلح، المبدع، ٩: ١٢١



کیونکہ مقصود ان کا قتل نہیں بلکہ ان کے شرکو دور کرنا ہے۔ اگر وہ حکومت کا نظم اور اتھارٹی تسلیم کرلیں تو ٹھیک ورنہ حکومت ان کے خلاف جنگ کرے بینی ان پر قدرت رکھنے والی حکومت پر ان کے خلاف جنگ کرنا لازم ہے کیونکہ اس پر صحابہ کرام ﷺ کا اجماع ہے۔''

### ۱۳ علامه زين الدين بن نجيم حفيٌ كا فتو ي

فقہائے احناف کی جلیل القدر کتاب ''البحو الوائق شوح کنز الدقائق'' کے مصنف علامہ زین الدین بن تجیم حفق (م ٤٥٠ه) نے دہشت گردی اور بغاوت کے احکامات پر تفصیلی بحث کی ہے۔ امام ابوالبرکات عبد اللہ بن احمد بن محمود النفی (٤١٠ه) کی''کنز الدقائق'' میں ایک تول پر تھرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قوله خرج قوم مسلمون عن طاعة الإمام وغلبوا على بلد دعاهم اليه وكشف شبهتهم بأن يسألهم عن سبب خروجهم، فإن كان لظلم منه أزاله وإن قالوا الحق معنا والولاية لنا، فهم بغاة، لأن عليا فعل ذلك بأهل حروراء قبل قتالهم ولأنه أهون الأمرين. ولعل الشر يندفع به، فيبدأ به استحبابا لا وجوبا. فإن أهل العدل لو قاتلوهم من غير دعوة إلى العود إلى الجماعة، لم يكن عليهم شيء، لأنهم علموا ما يقاتلون عليه، فحالهم كالمرتدين وأهل الحرب بعد بلوغ الدعوة.

"امام نسفی کا بیا کہنا کہ وہ مسلمان قوم ہیں جومسلم حکومت کی اطاعت سے نکل

<sup>(</sup>١) ابن نجيم، البحر الرائق، ٥: ١٥١

آئے اور کسی شہر پرانہوں نے غلبہ عاصل کر لیا تو ان کو حاکم وقت بلائے اور ان کے شہبات کو دور کرے۔ ان سے ان کے خروج کا سبب معلوم کرے۔ اگر حاکم کی طرف سے ظلم ہو رہا ہے تو اس کا از الدکیا جائے۔ اگر وہ لوگ اصرار کرتے ہوئے کہیں کہ ہم ہی حق پر ہیں لیخی باقی لوگ گمراہ ہیں اور حکومت کا حق صرف ہمیں حاصل ہے تو یہ باغی لوگ ہیں اور ایسے باغیوں کی سزا مرتدین کی طرح ہوگی کیونکہ حضرت علی کھی نے اہل حروراء کے ساتھ لڑنے سے پہلے یہی عمل کیا تھا اور اس لئے بھی کہ یہ لڑائی اور مذاکرات میں سے آسان طریقہ ہے۔ ممکن ہے کہ شراس سے دور ہو جائے اور قبال کی نوبت نہ آنے پائے، اس لئے اس سے ابتدا کرنا بہتر اور مستحب ہے لازم نہیں۔ کیونکہ اگر مسلمان حکومت انہیں ہے ابتدا کرنا بہتر اور مستحب ہے لازم نہیں۔ کیونکہ اگر مسلمان حکومت انہیں کے ایک حرے تو بھی حکومت پر شرعاً کوئی گناہ نہیں ہے۔ اس لئے کہان کو پت ہے کہ کرے تو بھی حکومت پر شرعاً کوئی گناہ نہیں ہے۔ اس لئے کہان کو پت ہے کہ جن کے یاس دعوت پہنچ چکی ہے۔ ''

#### ۵ا۔ علامہ جزیری کا فتو کی

علامہ عبد الرحمٰن الجزیری (م ۱۳۵۹ ھ)''الفقه علی المذاهب الأربعة'' میں جمہور فقہاء کی تائید کرتے ہوئے شرپندوں کے خلاف جنگ کو ضروری قرار دیتے ہیں۔ وہ کھتے ہیں:

لو خرج جماعة على الإمام ومنعوا حقا لله أو لآدمي، أو أبوا طاعته يريدون عزله، ولو كان جائرا، فيجب على الإمام أن ينذر هؤلاء البغاة، ويدعهم لطاعته، فإن هم عادوا إلى الجماعة



#### تركهم، وإن لم يطيعوا أمره قاتلهم بالسيف. (١)

''اگر اوگوں کا ایک گروہ مسلمان حکومت کے خلاف علم بغاوت بلند کرے اور حقوق اللہ یا حقوق العباد کی ادئیگی میں رکاوٹ پیدا کرے یا حکومت کی معزولی کے ارادے سے اس کی اتھارٹی کوشلیم کرنے سے انکار کرے خواہ بیہ حکومت خطا کار ہی ہوتو حکومت وقت پر لازم ہے کہ ان سرکشوں کو انجام بدسے ڈرائے اور انہیں حکومت کی اتھارٹی اور نظم کو مانے کی دعوت دے، پس اگر وہ مسلمانوں کی بیئت اجتماعی کی حاکمیت کی طرف بلیٹ آئیں تو انہیں چھوڑ دیا جائے اور اگر وہ حکومت ان کے خلاف وہ حکومت کی اتھارٹی کوشلیم کرنے سے انکار کریں تو حکومت ان کے خلاف جنگ کرے۔''

درج بالا فتاوی کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ مذاہب اربعہ کے جملہ ائمہ کبار اس بات پر متفق ہیں کہ مسلم ریاست کے خلاف مسلح بغاوت جائز نہیں خواہ اس کی کچھ بھی تاویل کی جائے۔ ریاست کا نظم اور اتھارٹی قائم کرنا حکومت کی ذمہ داری ہے اور مسلم ریاست کی معاونت اور ہم دارتی عرکونی میں ریاست کی معاونت اور مدکرنی چاہیے۔

<sup>(</sup>۱) جزيرى، كتاب الفقه على المذاهب الأربعة، ٥: ٩١٩

فصل بنجم

باغیوں کے بارے میں معاصر سلفی علماء کے فناوی

اسلامی ریاست کے خلاف دہشت گردوں کی طرف سے کی جانے والی خون ریزی کو ہر مکتبہ فکر کے علاء نے ہمیشہ رد کیا ہے اور اسے خلاف شریعت قرار دیا ہے۔ دورِ جدید کے معروف سلفی علاء نے بھی اپنے اپنے فقاوئی میں مسلم ریاست کے خلاف بغاوت، فتنہ انگیزی اور خوں ریزی کو شیح احا دیث مبارکہ کی مخالفت قرار دیا ہے۔ انہوں نے واضح طور پر لکھا ہے کہ مسلمانوں کو کافر قرار دینا اور انہیں قتل کرنا یا ظلم و زیادتی کا نشانہ بنانا خوارج کا ہی وطیرہ ہے، اور الیا کرنے والوں کے لئے وہی تھم ہوگا جو خوارج کے لئے فہی تھا۔

# ا۔ دہشت گرد دورِ حاضر کے خوارج ہیں علامہ ناصر الدین البانی کا فتو کی

عرب دنیا کے نامور سلفی عالم محمد ناصر الدین البانی دہشت گردوں کے بارے میں اپنا موقف یوں بیان کرتے ہیں:

والمقصود أنهم سنّوا في الإسلام سنةً سيئة، وجعلوا الخروج على حكام المسلمين دينًا على مرّ الزمان والأيام، رغم تحذير النبي المُنْفِيَةُم منهم في أحاديث كثيرة، منها قوله المُنْفِيَةُم: الخوارج كلاب النار. ورغم أنهم لم يروا كفرًا بَوّاحًا منهم، وإنما ما دون ذالك من ظلم وفجور وفسق.

واليوم والتاريخ يعيد نفسه كما يقولون، فقد نبتت نابتة من الشباب المسلم لم يتفقّهوا في الدين إلا قليلا. ورأوا أن الحكام لا يحكمون بما أنزل الله إلا قليلا، فرأوا الخروج عليهم دون أن يستشيروا أهل العلم والفقه والحكمة منهم بل ركبوا رؤوسهم أثاروا فتنًا عمياء وسفكوا الدماء في مصر، وسوريا، والجزائر وقبل ذالك فتنة الحرم المكي فخالفوا بذلك هذا الحديث الصحيح الذي جرى عليه عمل المسلمين سلفًا وخلفًا إلا الخوارج.

''مقصود یہ ہے کہ انہوں نے اسلام میں برے اعمال شروع کیے اور مرورِ زمانہ کے ساتھ ساتھ مسلمان حکم انوں کے خلاف بغاوت کرنا اپنا دین بنا لیا، باوجود اس کے کہ حضور نبی اکرم سٹی آئی نے بہت ساری احادیث میں ان دہشت گرد (خوارج) سے متعلق مسلمانوں کو خبر دار کیا ہے۔ ان میں سے آپ سٹی آئی کی سے حدیثِ مبارکہ بھی ہے کہ خوارج دوزخ کے کتے ہیں۔ اور باوجود اس کے کہ مسلمانوں نے ان سے واضح کفر ظاہر ہوتے ہوئے نہیں دیکھا مگر ان کا ظلم، فور اور فسق ظاہر وعیاں ہے۔

''اور جیبا کہ کہا جاتا ہے تاریخ آپ آپ کو دہراتی ہے۔ پس ان خوارج سے مسلمان نو جوانوں کی ایک نسل پروان چڑھی ہے جو دین کا بہت کم فہم رکھتے ہیں۔ ان کے خیال میں حکمران اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کے مطابق حکومت نہیں کرتے مگران میں سے پچھ (احکام نافذ کرتے ہیں)۔ پس وہ اہلِ

<sup>(</sup>۱) الباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة، المجلد السابع، القسم الثاني:

علم، فقہاء اور اصحابِ حکمت کے مشورہ کے بغیر مسلم ریاست کے خلاف مسلح بعناوت کرتے ہیں بلکہ وہ ان کے سرول پر سوار ہوگئے، اندھا دھند فتنہ بیا کیا۔ انہول نے مصر، شام اور الجزائر میں خون ریزی کی ہے اور اس سے پہلے حرم مکہ میں بھی فتنہ انگیزی کی۔ پس انہول نے اس صحیح حدیث کی مخالفت کی جس پر سوائے خوارج کے متقد مین اور متاخرین مسلمانوں کاعمل رہا۔''

# ۲\_مسلمانوں کو کا فرقر ار دینا خوارج کی علامت ہے شیخ عبد العزیز بن باز کا فتویٰ

سعودی عرب کے سابق مفتی اعظم شخ عبد العزیز بن عبد اللہ بن باز ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے کیصے ہیں جو کہ ان کی آفیشل ویب سائٹ ی www.binbaz.org.sa/mat/1934 پر موجود ہے:

"جب ان سے سوال کیا گیا کہ یہ کلام اصل میں اہل السنّت و الجماعت کے اصولوں میں سے ہے لیکن یہاں پر بڑے افسوس کے ساتھ اہل السنّت والجماعت میں کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو اِس فکر کو پست خیال کرتے ہیں، اور یہ بھجتے ہیں کہ اس میں ذلت اور خواری ہے۔ یہ بات اس لئے کہی گئ تا کہ وہ نوجوانوں کو دعوت دیں کہ وہ نظام میں تبدیلی کی خاطر تشدد پیدا کریں۔" نوجوانوں کو دور کرتے ہوئے شخ عبدالعزیز بن باز لکھتے ہیں:

هذا غلط من قائله، وقلة فهم؛ لأنهم ما فهموا السنة ولا عرفوها كما ينبغي، وإنما تحملهم الحماسة والغيرة لإزالة المنكر على أن يقعوا فيما يخالف الشرع كما وقعت الخوارج، حملهم حب نصر الحق أو الغيرة للحق، حملهم ذالك على أن وقعوا في

الباطل حتى كفروا المسلمين بالمعاصي كما فعلت الخوارج، فالخوارج كفروا بالمعاصي، وخلدوا العصاة في النار. (١)

''سوال پوچنے والے کی بینطی اور کم فہی ہے کیونکہ انہوں نے سنت کو اُس طرح نہ سمجھا اور پہچانا جس طرح اس کی معرفت ضروری تھی۔ مگر ان کے جذبات اور غیرت نے انہیں برائی کے خاتمہ کے لیے غیر شرعی کام کرنے پر آ مادہ کیا ہے جیسے کہ خوارج نے کیا تھا۔ حق کے لئے مدد کی محبت اور حق کے لئے غیرت نے انہیں اس پر ابھارا لیکن غیرت اور بغاوت میں عدم تفریق کی غلطی نے انہیں آئیں اس پر ابھارا لیکن غیرت اور بغاوت میں عدم تفریق کی غلطی نے انہیں گراہی اور پہتی میں گراہی اور پہتی میں گراہی اور پہتی میں گراہی اور پہتی میں گرا دیا۔ یہاں تک کہ انہوں نے مسلمانوں کو گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے کافر کہا جیسا کہ خوارج نے کہا تھا۔ پس خوارج بھی گناہوں کی بنا پر تکفیر کرتے تھے اور گناہ گار کو دائی جہنی قرار دیتے تھے۔''

شخ عبد العزیز بن باز دین میں شدت اور انتہا پیندی کے برعکس اہلِ سنت کا مؤقف یوں بیان کرتے ہیں:

والذي عليه أهل السنة – وهو الحق – أن العاصي لا يكفر بمعصيته ما لم يستحلها فإذا زنا لا يكفر، وإذا سرق لا يكفر، وإذ شرب الخمر لا يكفر، ولكن يكون عاصيا ضعيف الإيمان فاسقا تقام عليه الحدود، ولا يكفر بذالك إلا إذا استحل المعصية وقال: إنها حلال. وما قاله الخوارج في هذا باطل، وتكفيرهم للناس باطل؛ ولهذا قال فيهم النبي المنابي النهم يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، ثم لا يعودون إليه يقاتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان. (٢)

<sup>(1)</sup> www.binbaz.org.sa/mat/1934

<sup>(2)</sup> www.binbaz.org.sa/mat/1934

''اور جو (مؤقف) اہل سنت کا ہے وہی حق ہے۔ وہ یہ ہے کہ گناہ گار اپنے گناہوں کی وجہ سے کافرنہیں ہوتا جب تک کہ وہ ان گناہوں اور نافر مانی کے کاموں کو حلال نہ جانے۔ پس جب اس نے زنا کیا تو کافرنہیں ہوا اور جب چوری کی تو کفر کا مرتکب نہیں ہوا اور جب شراب پی تو کفرنہیں کیا بلکہ یہ گناہ گار، کمزور ایمان والا اور فاسق کہلائے گا، اس پر حدود جاری ہوں گی لیکن ان برے اعمال کی وجہ سے اسے کافر قرار نہیں دیا جائے گا جب تک کہ وہ اس گناہ کو حلال نہ جانے اور حلال نہ کہ۔ اس کے بارے میں جو خوارج نے کہا وہ باطل ہے اور ان کا لوگوں کو کافر قرار دینا بھی باطل ہے۔ اس وجہ سے حضور نبی باطل ہے۔ اس طرح نکل جاتے بیر میں جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ پھر وہ دین کی طرف نہیں پلٹتے۔ وہ میں جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ پھر وہ دین کی طرف نہیں پلٹتے۔ وہ مسلمانوں کے ساتھ جنگ کریں گے اور بت پرستوں (صریحاً کفار) کو چھوڑ دیں گے۔'

آخر میں شخ عبد العزیز بن باز نوجوانوں اور دیگر تمام لوگوں کوخوارج کی تقلید سے منع کرتے ہوئے مذہبِ اہل سنت و جماعت پر چلنے کی نصیحت کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

هذه حال الخوارج بسبب غلوهم وجهلهم وضلالهم، فلا يليق بالشباب ولا غير الشباب أن يقلدوا الخوارج، بل يجب أن يسيروا على مذهب أهل السنة والجماعة على مقتضى الأدلة الشرعية، فيقفوا مع النصوص كما جاءت، وليس لهم الخروج على السلطان من أجل معصية أو معاص وقعت منه، بل عليهم المناصحة بالمكاتبة والمشافهة، بالطرق الطيبة الحكيمة، وبالجدال بالتي هي أحسن، حتى ينجحوا، وحتى يقل الشر أو



يزول ويكثر الخير.(١)

''خوارج کے یہ حالات ان کے (دین میں) غلو اور ان کی جہالت و گمراہی کی وجہ سے ہی ہوئے تھے۔ اس لئے اب ان نو جوانوں اور دیگر تمام لوگوں کے لئے ہرگز مناسب نہیں ہے کہ وہ خوارج کی تقلید کریں۔ بلکہ ضروری ہے کہ وہ شرعی دلائل کے تقاضوں کے مطابق مذہب اہل سنت و الجماعت پر چیلیں تاکہ وہ ان نصوص کے ساتھ وہی موقف اختیار کریں جس کے لئے وہ وارد ہوئی ہیں۔ اور ان کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ حکومت وقت کے خلاف۔ اس کی نافر مانی یا ان غلطیوں کے سب جو اس سے سرزد ہوئی ہیں۔ مسلح بغاوت کریں بلکہ ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس کو لکھ کریا زبانی طور پر عمدہ حکمت بھرے بلکہ ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس کو لکھ کریا زبانی طور پر عمدہ حکمت بھرے طریقے اور احسن انداز سے بحث و مباحثہ کے ذریعے نصیحت کریں تاکہ وہ اس میں کا میاب ہوں، برائی کم ہویا بالکل ختم ہوجائے اور بھلائی زیادہ ہوجائے۔''

# س۔ دور حاضر کے دہشت گرد جاہلوں کا ٹولہ ہے شخ صالح الفوزان کا فتویل

سعودی عرب کے ہی معروف سلفی مدرس علامہ صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان سعودی عرب کے ہی معروف سلفی مدرس علامہ صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان سے سوال کیا گیا کہ''یہاں پر پچھ لوگ کہتے ہیں: اس ملک کی حکومت اور علاء نے جہاد کو معطل کردیا ہے اور بیٹمل اللہ کے احکام کا انکار ہے۔ سو آپ کی اس بارے میں کیا رائے ہے؟'' اس پرانہوں نے جواب دیا:

هذا كلام جاهل، يدل على أنه ما عنده بصيرة ولا علم وأنه يكفر الناس، وهذا رأي الخوارج والمعتزلة، نسأل الله العافية، لكن

<sup>(1)</sup> www.binbaz.org.sa/mat/1934

مانسيء الظن بهم نقول هؤ لاء جهال يجب عليهم أن يتعلموا قبل أن يتكلموا أما إن كان عندهم علم ويقولون بهذا القول، فهذا رأي الخوارج وأهل الضلال. (١)

''یہ جہالت پر بینی کلام ہے جو ان لوگوں کی عدم بصیرت اور لاعلمی پر دلالت کرتا ہے، اسی وجہ سے وہ (مسلمان) لوگوں کو کافر قرار دیتے ہیں۔
خوارج اور معتزلہ کی رائے ہے۔ اللہ تعالی ان سے عافیت عطا فرمائے لیکن ہم ان کے بارے میں برا گمان نہیں رکھتے بلکہ ہم کہتے ہیں کہ یہ جاہل (اور دین کی حقیق تعلیمات سے بے بہرہ) لوگ ہیں۔ ان کے لئے ضروری ہے کہ بات کرنے سے پہلے اس کا (مکمل) علم حاصل کریں۔ اور اگر علم ہونے کے باوجود وہ لوگ ایس بات کہتے ہیں تو یہ خوارج اور گراہ لوگوں کی رائے ہے۔'

اِسی طرح جب علامہ صالح الفوزان سے بوچھا گیا کہ کیا خوارج کی سوچ اور فکر رکھنے والے لوگ موجودہ زمانے میں بھی پائے جاتے ہیں؟ تو انہوں نے کہا:

سبحان الله، وهذا الموجود، أليس هو فعل الخوارج، وهو تكفير المسلمين، وأشد من ذالك قتل المسلمين والاعتداء عليهم، هذا مذهب الخوارج.

وهو يتكون من ثلاثة أشياء: أولاً: تكفير المسلمين. ثانيًا: الخروج عن طاعة ولي الأمر. ثالثًا: استباحة دماء المسلمين.

هذه من مذهب الخوارج، حتى لو اعتقد بقلبه ولا تكلم ولا عمل شيئًا، صار خارجيًا في عقيدته ورأيه الذي ما أفصح عنه. (٢)

<sup>(</sup>١) فوزان، الجهاد وضوابطة الشرعية: ٩٩

<sup>(</sup>٢) فهد الحصين، الفتاوى الشرعية في القضايا العصرية

**∢ ۳۳۲** ≽

''سبحان اللہ! کیا یہ موجودہ فکر وعمل خوارج کا فعل نہیں ہے؟ مسلمانوں کو کافر قرار دینا اور اس سے بھی شدید تر یہ کہ مسلمانوں کو قتل کرنا اور انہیں ظلم و زیادتی کا نشانہ بنانا، یہ خوارج کا مذہب ہی تو ہے جوان تین عناصر سے تشکیل یا تا ہے:

**ا۔** مسلمانوں کو کافر قرار دینا

۲۔ حکومت وقت کے نظم اور اتھارٹی کو سلح بغاوت کے ذریعے چینج کرنا

س۔ مسلمانوں کے خون کو جائز وحلال قرار دینا

'' یہ خوارج کا مذہب ہی ہے۔ یہاں تک کہ اگر کوئی اس پر صرف دل سے ہی عقیدہ رکھے اور قول وعمل سے اس کا اظہار نہ بھی کرے تو بھی وہ اپنے اس عقیدہ اور رائے کے اعتبار سے خارجی ہی ہو گیا۔''

## هم ـ دہشت گردانه کارروائیاں جہادنہیں

## مفتی نذرحسین دہلوی کا فتوی

ہر ذی شعور اس بات سے آگاہ ہے کہ وطنِ عزیز میں جہاد کے نام پر جو کچھ ہو
رہا ہے اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اس حقیقت کو ہر مسلک میں تسلیم کیا گیا ہے۔
الطورِ ثبوت مسلکِ اہلِ حدیث کے مفتی سید نذیر حسین دہلوی کے فاوی نذیریہ سے ایک
مثال درج کی جارہی ہے، جس میں اُنہوں نے جہاد سے متعلق ایک سوال کا جواب دیتے
ہوئے جہاد کی شرائط بیان کی ہیں۔ (۱)

مفتی نذر حسین دہلوی لکھتے ہیں:

''گرجهاد کی کئی شرطیس میں جب تک وہ نہ پائی جائیں گی جہاد نہ ہوگا۔

(۱) مفتی صاحب کی عبارت من وعن نقل کی گئی ہے لیکن قار ئین کی سہولت کے لئے حاشیہ میں بعض عبارات کے حوالہ جات اور تراجم شامل کر دیے گئے ہیں۔ اول: یہ کہ مسلمانوں کا کوئی امام وقت وسردار ہو۔ دلیل اس کی بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے کلام مجید میں ایک نبی کا انبیاء سابقین سے قصہ بیان فرمایا ہے کہ ان کی امت نے کہا کہ ہمارا کوئی سردار اور امام وقت ہوتو ہم جہاد کریں۔

اَلَمُ تَرَالَى الْمَلَاِ مِنُ ۚ بَنِيَ اِسُرَآءِيُلَ مِنُ ۚ بَعُدِ مُوسَى ۚ اِذُ قَالُو النَّبِيِّ اللهِ مُوسَى الْذَ قَالُو النَّبِيِّ اللهِ مُا اللهِ ال

اِس سے معلوم ہوا کہ جہاد بغیر امام کے نہیں کیونکہ اگر بغیر امام کے جہاد ہوتا تو ان کو یہ کہنے کی حاجت نہ ہوتی۔ کما لا یخفی اور شرائع من قبلنا جب تک اس کی ممانعت ہماری شرع میں نہ ہو، ججت ہے کما لا یخفی علی المماهر بالأصول، اور مدیث میں آیا ہے کہ امام ڈھال ہے اس کے چیچے ہو کر لڑنا چاہیے۔ اور اس کے ذریعہ سے بچنا چاہیے۔ عَنِ أَبِي هُرَيُرةَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهِ مِنْ قَرَائِهِ وَيُتَّقَى بِهِ. الحدیث رواہ البخاری و مسلم. (۲)

(١) البقرة،٢: ٢٣٢

''(اے حبیب!) کیا آپ نے بنی اسرائیل کے اس گروہ کو نہیں دیکھا جو موکیٰ (النظالیٰ) کے بعد ہوا، جب انہوں نے اپنے پیٹیبر سے کہا کہ ہمارے لیے ایک بادشاہ مقرر کر دیں تاکہ ہم (اس کی قیادت میں) اللہ کی راہ میں جنگ کریں۔''(ترجمہ از عرفان القرآن)

(۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب يقاتل من وراء الإمام ويتقى به، ۳: ۰۸۰، رقم: ۲۷۹۷

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب الإمام جنة يقاتل من ورائه
 ويتقى به، ٣: ١٨٣١، رقم: ١٨٣١

'' بے شک امام تو ڈھال کی طرح ہے کہ اس کے پیچھے لڑتے ہیں اور اس کی پناہ لیتے یہ ''



اس سے صراحناً یہ بات معلوم ہوتی ہے، کہ جہاد امام کے پیچھے ہو کے کرنا چاہیے، بغیرامام کے نہیں۔

دوسرى شرط يہ ہے كه اسباب لڑائى كامثل مهيا ہوں جس سے كفار كا مقابله كيا جاوے و فرمايا اللہ تعالى نے: وَاَعِدُّوا لَهُمُ مَّا اسْتَطَعْتُمُ مِّنُ قُوَّةٍ وَّمِنُ رِّبَاطِ الْحَيْلِ عَلَو مَا اللهِ تَعَالَى نے: وَاَعِدُّوا لَهُمُ مَّا اسْتَطَعْتُمُ مِّنُ قُوَّةٍ وَمِنُ رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُورِينَ مِنُ دُونِهِمُ. (١) (ترجمه) اور سامان تيار كروان كولۇئى كے لئے جو كچھ ہو سكے تم سے ہتھيار اور گھوڑے پالنے سے تاكه اس سے ڈراؤ اللہ كے دشمن كواور اسنے دشمنوں كو۔

قال الامام البغوى فى تفسير هذه الاية الإعداد اتخاذ الشئ بوقت الحاجة من قوة أى من الآلات التى تكون لكم قوة عليهم من الخيل والسلاح، انتهى. لين توت كمعنى بتصيار اور سامان الرائى كے بيں، اور فرمايا الله تعالىٰ نے:

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا خُدُوا حِذُرَكُمُ فَانُفِرُوا ثُبَاتٍ اَوِانْفِرُوا جَدُرَكُمُ فَانُفِرُوا ثُبَاتٍ اَوِانْفِرُوا جَدا جدا جدا جدا جدا فرج ياسب الحَصِّد.

قال الحافظ محی السنة فی تفسیرہ تحت هذہ الایة أی عدتکم و آلاتکم من السلاح، انتهی ۔ لیمن عذر سے مراد آ له لڑائی کا ہے مثلًا بتھیاروغیرہ کا مہیا ہونا ضروری ہے، اور حدیثوں سے بھی اس کی تاکید معلوم ہوتی ہے اور ظاہر ہے کہ بے بتھیار کے کیا کرے گا۔

تیسری شرط یہ ہے کہ مسلمانوں کا کوئی قلعہ یا ملک جائے امن ہو کہ ان کا ماؤی و ملجا ہو۔ چنانچے قرآن کے لفظ مِن قُوَّة کی تفسیر عکرمہ نے قلعہ کی ہے۔ قال عکرمة: القوة

<sup>(</sup>١) الأنفال، ٨: • ٢

<sup>(</sup>٢) النساء، ١٠: ١٧

الحصون انتھی ما فی معالم التنزیل للبغوی. اور حضرت (محمد) مُنْهِيَّمْ نے جب تک مرینه میں ہجرت نہ کی اور مدینہ جائے پناہ نہ ہوا جہاد فرض نہ ہوا، بیصراحناً دلالت کرتا ہے کہ جائے امن ہونا بہت ضروری ہے۔

چوقی شرط یہ ہے کہ مسلمانوں کا لشکر اتنا ہو کہ کفار کے مقابلہ میں مقابلہ کرسکتا ہولیتیٰ کفار کے لشکر کے آ دھے سے کم نہ ہو۔ فرمایا اللہ تعالیٰ نے: اَلْفَنَ حَفَّفَ اللهُ عَنْکُمُ وَعَلِمَ اَنَّ فِیْکُمُ ضَعُفَا طَ فَانَ یَکُنُ مِّنْکُمُ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ یَغُلِبُوُا مِائَتَیْنِ وَاِنْ یَکُنُ مِّنْکُمُ اللهُ عَنْکُمُ اللهُ یَعْلِمُوا اِلله یَعْلِمُوا مِائَتَیْنِ وَاِنْ یَکُنُ مِّنْکُمُ الله الله نَعْلَمُوری یَعْلِمُ الله الله نَعْلَمُ مِیْلُمُوری ہے لیا اللہ من سوصابر عالب رہیں گے دوسو تم سے اور جانا کہ تم میں کمزوری ہے لیل اگر ہوتم میں سے سوصابر عالب رہیں گے دوسو پر، اور اگر ہول تم سے ایک ہزار، عالب ہول دو ہزار پر حکم سے اللہ کے، اور اللہ ساتھ صبر کرنے والوں کے ہے۔ یہ آ بیت صاف کہتی ہے کہ این سے وگئے سے مقابلہ ہو دگئے سے زیادہ سے تبیں۔ میں جب یہ بات بیان ہو چکی، تو میں کہتا ہول، اس زمانے میں ان عارشرطول میں سے کوئی شرط بھی موجود نہیں ہے تو کیونکر جہاد ہوگا۔

جواب کے آخر میں مفتی نذریر حسین دہلوی نے بطور ثبوت صحیحین کی ہیہ حدیث بیان کی ہے:

عن أنس أن رسول الله المُنْهِيَّمُ قال: لكل غادر لواء يوم القيامة يعرف به رواه الشيخان عن ابن عمر أن رسول الله المُنْهَيَّمُ قال: أن الغادر ينصب له لواء يوم القيامة فيقال هذه غدرة فلان بن فلان.

<sup>(</sup>١) الأنفال، ٨: ٢٢

<sup>(</sup>پس معلوم ہوا کہ اگر بیشرائط پوری نہ ہوں تو جہادنہیں بلکہ غدر، بغاوت اور فساد ہوگا جس کی قطعاً اجازت نہیں پھر سوال ہے ہے کہ مسلمان ریاست میں کس کے خلاف مسلح اقدام ہور ہا ہے؟)



#### رواه الشيخان.

#### خلاصه بحث

قرآن وسنت، ائمہ حدیث اور ائمہ عقائد و فقہ کی تصریحات، تشریحات اور فتاوئ و تحقیقات کی روشی میں یہ حقیقت واضح ہوئی کہ باغی وہ لوگ ہیں جومسلم ریاست کے خلاف مسلح جد و جہد کریں اور ان کے پاس قوت و طاقت بھی ہو۔ وہ لوگ ریاست کی اتفار ٹی اور نظم کو تسلیم کرنے سے انکار کریں اور کھلے عام اسلحہ لہرا کر ریاست کے خلاف اعلانِ جنگ کریں۔ اس سے قطع نظر کہ ان کی یہ سلح جد و جہد اور بغاوت عدل وانصاف پر مبنی حکومت کے خلاف ہو قبل و بغور کی حامل حکومت کے خلاف خواہ ان کی جدوجہد کسی امر دین سے متعلق تاویل پر مبنی ہے یا کسی دنیوی غرض کی خاطف جواہ ان کی جدوجہد کوگ باغی اور دہشت گرد ہیں۔ جب تک وہ مسلم ریاست کے خلاف ہتھیار اٹھائے رکھیں، حکومت ان کے خلاف جنی اقدام جاری رکھے تا آئکہ وہ ہتھیار پینک کر ریاست کی حکومت ان کے خلاف جنگی اقدام جاری رکھے تا آئکہ وہ ہتھیار پینک کر ریاست کی حکومت ان کے خلاف جنگی اقدام جاری رکھے تا آئکہ وہ ہتھیار پینک کر ریاست کی حکومت ان کے خلاف جنگی اور اپنا دہشت گردانہ طرز عمل مکمل طور پرختم کر کے پُرامن شہری حاکمین اور اپنے جائز مطالبات پُرامن، جمہوری اور قانونی طریقے سے پورے کروانے کے حامی ہو جائیں۔

(۱) مفتى نذير حسين دملوي، فتاوىٰ نذيريه، ٣: ٢٨٢-٢٨٥

'' حضرت انس ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹیکٹے نے فرمایا: قتل عام اور فساد انگیزی کرنے والے ہر شخص کے لیے روزِ قیامت ایک جھنڈا ہوگا جس سے وہ پہچانا جائے گا۔ اس حدیث کوشیخین (امام بخاری ومسلم) نے ابن عمر سے روایت کیا ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھیکٹے نے فرمایا: فساد انگیزی کرنے والے کے لیے روزِ قیامت ایک جھنڈا نصب کیا جائے گا اور کہا جائے گا کہ یہ فلال بن فلال کی فساد انگیزی (کا نثان) ہے۔''

# بابهفتم

فتنہ خوارح اور عصرِ حاضر کے دہشت گرد

# فصل أوّل

فتنهٔ خوارِج کا آغاز، عقائد ونظریات اور بدعات

اِسلام میانه روی اور اعتدال کا دین ہے۔ الله تبارک و تعالیٰ نے ملتِ اسلامیه کا تعارف یوں فرمایا:

وَكَذَٰلِكَ جَعَلُنٰكُمُ أُمَّةً وَّسَطًا. (١)

''اور (اے مسلمانو!) اِسی طرح ہم نے شہیں (اِعتدال والی) بہتر اُمت بنایا۔''

اُمتِ وسط سے مراد ہی میانہ روی اور اعتدال والی امت ہے۔ یہ اعتدال فکر و نظر میں بھی ہے اور عمل و کردار میں بھی۔ یہی اسلام کا وصف ہے۔ جو گروہ یا طبقہ میانہ روی سے جتنا دور ہوتا گیا وہ روح اسلام سے بھی اتنا دور چلا گیا۔ مختلف ادوار میں کچھ ایسے گروہ بھی مسلمانوں میں سے ظاہر ہوئے جو اسلام کی راہِ اعتدال سے اتنا دور ہوگئے کہ اسلام کی بات کرنے، اسلامی عبادات انجام دینے اور اسلامی شکل وصورت اختیار کرنے کے باوجود اسلام سے خارج تصور کیے گئے۔ انہی طبقات میں سرِ فہرست گروہ ''خوارج'' کا ہے۔

خوارج کی ابتداء دور نبوی میں ہی ہوگئ تھی۔ بعد ازاں دور عثانی میں ان کی فکر پروان چڑھی اور پھر دورِ مرتضوی میں ان کاعملی ظہور منظم صورت میں سامنے آیا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے قرآن حکیم میں کئ مقامات پر ان خوارج کی طرف اشارہ فرمایا ہے اور حضور نبی اکرم طابی نے بھی کثیر احادیث مبارکہ میں ان کی واضح علامات اور عقائد و نظریات بالصراحت بیان فرمائے ہیں۔ خوارج دراصل اسلام کے نام پر دہشت گردی اور قتل و عادت گری کرتے تھے اور مسلمانوں کے خون کو اپنے انتہاء پندانہ اور خود ساختہ نظریات و دلکل کی بناء پر مباح قرار دیتے تھے۔ لہذا اس حصہ بحث میں خوارج کی علامات و

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١٣٣١

{ mpr }

خصوصیات کے تفصیلی مطالع سے اس بات کا جائزہ لیا جائے گا کہ موجود دور کے دہشت گرد عناصر کا فکری وعملی طور پرخوارج سے کیا تعلق ہے۔

#### ا خوارِج كا تعارُف

قبل اس کے کہ قرآن و حدیث کی روشیٰ میں خوارج کی علامات اور عقائد و نظریات کا جائزہ لیا جائے، بعض کتبِ اَسلاف سے خوارج کی چند واضح تعریفات درج کی جارہی ہیں تا کہ ابتداء میں ہی واضح ہوجائے کہ خارجی کسے کہا جاتا ہے۔

المام محمد بن عبد الكريم شهرستاني، خوارج كي تعريف ميس لكصة بين:

كل من خرج عن الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيًا سواءً كان الخروج في أيام الصحابة على الأئمة الراشدين أو كان بعدهم على التابعين بإحسان والأئمة في كل زمان.

"ہر وہ شخص جوعوام کی متفقہ مسلمان حکومتِ وقت کے خلاف مسلح بغاوت کرے اسے خارجی کہا جائے گا؛ خواہ بیخروج و بغاوت صحابہ کرام کے زمانہ میں خلفاے راشدین کے خلاف ہویا تابعین اور بعد کے کسی بھی زمانہ کی مسلمان حکومت کے خلاف ہو''

#### ۲۔ امام نووی، خوارج کی تعریف یوں کرتے ہیں:

الخوارج: صنف من المبتدعة يعتقدون أن من فعل كبيرة كفر، وخلد في النار، ويطعنون لذلك في الأئمة ولا يحضرون معهم الجمعات والجماعات. (٢)

<sup>(</sup>١) شهرستاني، الملل والنحل: ١١٣

<sup>(</sup>٢) نووي، روضة الطالبين، ١٠: ٥١

''خوارج برعتوں کا ایک گروہ ہے۔ بیلوگ گناہ کبیرہ کے مرتکب کو کافر اور دائی دوزخی ہونے کا عقیدہ رکھتے ہیں۔ اسی وجہ سے مسلم اُمراء و حکام پر طعن زنی کرتے ہیں اور ان کے ساتھ جمعہ اور عیدین وغیرہ کے اجتماعات میں شریک نہیں ہوتے۔''

#### س- علامه ابن تيميه لكصة بين:

كانوا أهل سيف وقتال، ظهرت مخالفتهم للجماعة؛ حين كانوا يقاتلون الناس. ..... ومروقهم من الدين خروجهم باستحلالهم دماء المسلمين وأموالهم. (١)

''وہ اسلحہ سے لیس اور بغاوت پر آمادہ تھے، جب وہ لوگوں سے قبال کرنے گئے۔ تاہم گئے۔ تاہم معلی تعامل کرنے کے تو اُن کی صحابہ کرام کی جماعت سے مخالفت و عداوت ظاہر ہوگئ۔ تاہم عصرِ حاضر میں (بظاہر دین کا لبادہ اوڑ ھنے کی وجہ سے) لوگوں کی اکثریت انہیں پہچان نہیں پاتی۔ سسہ وہ دین سے نکل گئے کیوں کہ وہ مسلمانوں کے خون اور اُموال (جان و مال) کو حلال مباح قرار دیتے تھے۔''

#### علامه ابنِ تيميه مزيد بيان كرتے ہيں:

وهؤلاء الخوارج ليسوا ذلك المعسكر المخصوص المعروف في التاريخ، بل يخرجون إلى زمن الدجّال. (٢) وتخصيصه المُهَيَّمَ للفئة التي خرجت في زمن على بن أبي طالب، إنما هو لمعان قامت بهم، وكل من وجدت فيه تلك المعاني ألحق بهم، لأن التخصيص بالذكر لم يكن لاختصاصهم بالحكم، بل لحاجة

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، النبوات: ٢٢٢

<sup>(</sup>۲) ابن تیمیه، مجموع فتاوی، ۲۸: ۹۵، ۹۹، ۹۸

المخاطبين في زمنه عليه الصلاة والسلام إلى تعيينهم. (١)

"اور یہ خوارج (سیدنا علی کے عہد کا) وہ مخصوص لشکر نہیں ہے جو تاریخ میں معروف ہے بلکہ یہ دجال کے زمانے تک پیدا ہوتے اور نگلتے رہیں گے۔ اور حضور نبی اکرم میں ہی آئی کا اُس ایک گروہ کو خاص فرمانا جو حضرت علی کے زمانے میں نکلا تھا، اس کے کئی معانی ہیں جو ان پر صادق آتے ہیں۔ ہر وہ شخص یا گروہ جس میں وہ صفات پائی جا ئیں اسے بھی ان کے ساتھ ملایا جائے گا۔ کیونکہ ان کا خاص طور پر ذکر کرنا ان کے ساتھ کم کو خاص کرنے کے لئے نہیں تھا بلکہ حضور میں ہی خارج کے ان مخاطبین کو (مستقبل میں) ان خوارج کے تعین کی حاجت تھی۔'

#### ٥- حافظ ابنِ حجرعسقلانی فتح الباری میں فرماتے ہیں:

الخوارج: فهم جمع خارجة أى طائفة، وهم قوم مبتدعون سموا بذلک لخروجهم عن الدين، وخروجهم على خيار المسلمين. (٢) دخوارج، خارجة كى جمع به حس كا مطلب ب: "گروه" وه ايساوگ بين جو بدعات كا ارتكاب كرتے ـ ان كو (اپنے نظريه، عمل اور إقدام كے باعث) دينِ اسلام سے نكل جانے اور خيارِ أمت كے خلاف (مسلح جنگ اور دہشت گردى كى) كارروائياں كرنے كى وجہ سے بينام ديا گيا۔"

۵- امام بررالدين عينى، عمدة القارى مين لكصة بين:

طائفة خرجوا عن الدين وهم قوم مبتدعون سموا بذلك لأنهم خرجوا على خيار المسلمين. (٣)

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیه، مجموع فتاوی، ۲۸: ۳۷۷، ۳۷۷

<sup>(</sup>٢) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ٢٨٣: ٢٨٣

<sup>(</sup>۳) عینی، عمدة القاری، ۲۳: ۸۳

''وہ ایسے لوگ ہیں جو بدعات کا ارتکاب کرتے تھے ( مینی وہ اُمور جو دین میں شامل نہ تھے ان کو دین میں شامل کرتے تھے)۔ دینِ اسلام سے نکل جانے اور بہترین مسلمانوں کے خلاف (مسلم بغاوت اور دہشت گردی کی) کارروائیاں کرنے کی وجہ سے ان کوخوارج کا نام دیا گیا۔''

#### ۲ علامه ابن تجیم حفی ، خوارج کی تعریف یوں کرتے ہیں:

الخوارج: قومٌ لَهم منعة وحمية خرجوا عليه بتأويل يرون أنه على باطل كفر أو معصية توجب قتاله بتأويلهم يستحلون دماء المسلمين وأموالهم. (١)

''خوارج سے مراد وہ لوگ ہیں جن کے پاس طاقت اور (نام نہاد دین) حمیت ہو اور وہ حکومت کے خلاف بغاوت کریں۔ یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ کفر یا نافر مانی کے ایسے باطل طریق پر ہے جو ان کی خود ساختہ تاویل کی بنا پر حکومت کے ساتھ قال کو واجب کرتی ہے۔ وہ مسلمانوں کے قل اور ان کے اموال کو لوٹنا جا رُسیجھتے ہیں۔''

اِس ابتدائی تعارف کے بعد ہم خوارج کی دہشت گردی، انتہاء پیندی اور مسلم اُمّہ کے خلاف بربریت اور ظالمانہ کاررَ وائیوں کی مذمت میں ترتیب وار آیاتِ مقدسہ اور احادیثِ مبارکہ کے مطالع کے ساتھ ساتھ ان کے مفاہیم سے آگاہ ہونے کے لئے کتبِ تفاسیر، شروحاتِ حدیث اور دیگر مصادر و مآخذ کا بھی مطالعہ کریں گے۔

## ۲ ـ فتنهٔ خوارج ( قرآن حکیم کی روشنی میں )

قرآن کیم نے کی مقامات پر معصوم جانوں کے ناحق بے دردانہ قل، دہشت

<sup>(</sup>١) ابن نجيم، البحر الرائق، ٢: ٢٣٣

€ rua ﴾

گردانہ بمباری، بے گناہ اور پرامن آبادیوں پرخود کش حملوں جیسے انتہائی سفا کانہ اقد امات اور انسانی قتل و غارت گری کی نفی کی ہے۔ دہشت گردی کی بیساری بہیانہ صور تیں شرعی طور پر حرام اور اسلامی تعلیمات سے صرح انجان بیں اور اَز رُوے قرآن بغاوت و محاربت، فساد فی الارض اور اِجہّاعی قتلِ انسانی میں داخل ہیں (جیسا کہ گزشتہ ابواب میں بالنفصیل ان پر بحث ہو چکی ہے)۔ قرآن حکیم کا بغور مطالعہ کیا جائے تو ہمیں کئی مقامات پر بالصراحت خوارج کی علامات و بدعات اور ان کی فتنہ پروری و سازشی کارروائیوں اور بغاوت کے بارے میں واضح ارشادات ملتے ہیں۔ سورتوں کی ترتیب کے لحاظ سے ذیل میں چند ارشاداتِ باری تعالی ملاحظہ ہوں:

## (۱) خوارج اَبُلِ زیغ ( کج رَو) ہیں

سورة آل عمران میں ارشادِ باری تعالی ہے:

هُوَ الَّذِی آَنُوْلَ عَلَیُک الْکِتابَ مِنهُ ایتٌ مُّحُکمتٌ هُنَّ اُمُّ الْکِتابِ وَالْحَبَّ هُنَهُ اللهُ مَنهُ اللهُ مُنهُ اللهُ مَنهُ الْخَرَرُ مُتَشْبِهاتٌ فَامًا الَّذِیْنَ فِی قُلُوبِهِمْ زَیْغٌ فَیَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنهُ الْبَعْآءَ اللهُ مُ وَالرِّسِخُونَ الْبَعْآءَ اللهُ مُ وَالرِّسِخُونَ الْبَعْآءَ اللهُ مُ وَالرَّسِخُونَ فَى الْعِلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّا بِهِ كُلِّ مِّنُ عِنْدِ رَبِّنَا ۚ وَمَا يَذَّكُو اللهُ اللهُ

''وہی ہے جس نے آپ پر کتاب نازل فرمائی جس میں سے پچھ آیتیں محکم (یعنی ظاہراً بھی صاف اور واضح معنی رکھنے والی) ہیں وہی (احکام) کتاب کی بنیاد ہیں اور دوسری آیتیں متشابہ (یعنی معنی میں گئ احمال اور اشتباہ رکھنے والی) ہیں۔ سو وہ لوگ جن کے دلول میں کجی ہے اس میں سے صرف متشابہات کی پیروی کرتے ہیں (فقط) فتنہ پروری کی خواہش کے زیرِ اثر اور اصل مراد کی

<sup>(</sup>١) آل عمرآن، ٣: ٢

بجائے من پہند معنی مراد لینے کی غرض سے، اور اس کی اصل مراد کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا، اور علم میں کامل پختگی رکھنے والے کہتے ہیں کہ ہم اس پر ایمان لائے، ساری (کتاب) ہمارے رب کی طرف سے اتری ہے، اور نصیحت صرف اہلِ دانش کو ہی نصیب ہوتی ہے 0''

ا۔ امام ابن ابی حائم ہ آیت مذکورہ کے ذیل میں بیان کرتے ہیں:

عَنُ أَبِي أُمَامَةَ، عَنُ رَسُولِ اللهِ طَيْئَيْمَ: أَنَّهُمُ الُخَوَارِجُ. (١)

''حضرت ابوامامہ ﷺ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ زَيْعٌ ﴾ (سووہ لوگ جن كے دلوں ميں كجى ہے دلوں ميں كجى ہے دلوں ميں كجى ہے بيان كرتے ہيں كہ اِن سے مرادخوارج ہيں۔''

۲۔ حافظ ابنِ کثیر نے بھی اس آیت کی تفسیر میں جو حدیث بیان فرمائی ہے، اس میں حضور نبی اکرم سے ایک نیروی کرتے ہیں - اس سے مراد'' خوارج'' ہیں۔ (۲)

سو مفسر شہیر امام خازن نے اپنی تفیر لباب التأویل میں اہلِ زَیغ کی تفیر فرماتے ہوئے جن گراہ فرتوں کا نام لیا ہے ان میں خوارج کا نام بھی شامل ہے۔ (m)

ابوحف الحسنبی نے اس آیت کی تفییر میں حضرت ابو امامہ کی جومفصل روایت بیان فرمائی ہے، وہ بڑی ہی فکر انگیز، حقیقت کشا اور قابلِ غور ہے۔ یہ روایت اہلِ رَائِعَ کی اصلیت اور ان کے باطنی انجام کو پوری طرح بے نقاب کر دیتی ہے۔ ابوحفص الحسنبلی مذکورہ آیت کی تفییر میں بیان کرتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ابن أبي حاتم رازي، تفسير القرآن العظيم، ۵۹۴:۲

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١: ٣٣٧

<sup>(</sup>m) خازن، لباب التأويل، 1: ٢١٤

وقال الحسن: هم الخوارج، وكان قتادة إذا قرأ هذه الآية ﴿فَأُمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَينًا ﴾ قال: إن لم يكونوا الحرورية فلا أدرى مَنُ هُمُ. ..... وعن أبي غالب قال: كنت أمشى مع أبي أمامة، وهو على حمار حتى إذا انتهى إلى درج مسجد دمشق، فقال أبو أمامة: كلابُ النار، كلابُ النار، كلابُ النار، أو قتلى تحت ظل السماء، طوبي لمن قَتَلهم وقتلوه - يقولها ثلاثاً. ثم بكي، فقلت: ما يُبكيك يا أبا أمامة؟ قال: رحمةً لهم، إنهم كانوا من أهل الإسلام (فصاروا كفارًا) فخرجوا منه. فقلت: يا أبا أمامة، هم هؤلاء؟ قال: نعم، قلت: أشيء تقوله برأيك، أم شيء سمعته من رسول الله سُمُنْيَاتِمْ؟ فقال: إنى إذَنُ لَجرىء، إنى إذاً لَجَرىءٌ، بل سمعته من رسول الله سُمُّنيَّتُم غيرَ مرةٍ ولا مرّتين، ولا ثلاث، ولا أربع، ولا خمس، ولا ست، ولا سبع، ووضع أصبعيه في أذنيه، قال: و إلَّا فَصُمَّتَا - قالها ثلاثاً. (١)

"خوارج ہیں۔ حضرت قادہ جب بھی یہ آیتِ مذکورہ میں اہل زَلغے ہے) مراد خوارج ہیں۔ حضرت قادہ جب بھی یہ آیتِ کریمہ تلاوت کرتے تو فرماتے:
میں نہیں سمجھتا کہ اہل زَلغ سے خوارج کے علاوہ کوئی اور گروہ بھی مراد ہوسکتا ہے۔ سب ابو غالب روایت کرتے ہیں: میں حضرت ابو اُمامہ کے ساتھ دمشق کی جامع مسجد کی طرف چل رہا تھا اور وہ دراز گوش پرسوار تھے۔ جب ہم مسجد کے دروازے کے قریب پہنچے تو حضرت ابو امامہ کے کہا: خوارج مسجد کے دروازے کے قریب پہنچے تو حضرت ابو امامہ کے کہا: خوارج دوزخ کے کتے ہیں۔ انہوں نے یہ تین بار فرمایا۔ پھر انہوں نے ان کی حقیقت

<sup>(</sup>١) أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٣: ٣٣٧

سے پردہ اٹھایا اور بتایا: آسان کے نیچے یہ برترین لوگ ہیں۔خوش نصیب ہیں وہ لوگ جنہوں نے انہیں قتل کیا اور وہ بھی خوش نصیب ہیں جوان کے ہاتھ سے شہید ہوئے۔ یہ بتا کر ابو امامہ رو نے لگ گئے۔ ان کی بدنصیبی پر بہت ہی افسردہ ہوئے اور بتایا: یہ مسلمان تھے لیکن اپنی کرتو توں سے کافر ہو گئے۔ پھر کبی آیت کریمہ تلاوت فرمائی جس میں ''اہلِ زیغ'' کا ذکر ہے۔ ابو غالب راوی ہیں: میں نے ابو امامہ سے پوچھا: کیا یہی (خوارج) وہ (اہلِ زیغ) لوگ ہیں؟ بولے: (ہاں) میں نے بوچھا: آپ اپنی طرف سے کہہ رہے ہیں یا ان کے بارے میں آپ نے یہ سب پھے حضور نبی اگرم مشیقیق سے سنا ہوا ہے؟ کے بارے میں آپ نے یہ سب پھے حضور نبی اگرم مشیقیق سے سنا ہوا ہے؟ گا۔ میں نے فرمایا: اگر ایسی بات ہو تو میں بڑی جسارت کرنے والا کہلاؤں ہے۔ نا کہ میں نے ایک، دو بار، سات بار نہیں بلکہ بار ہا مرتبہ یہ حضور مشیقیق سے سنا کان بہرے ہو جا کیں، آپ نے یہ کمات تین بار فرمائے۔'

حضرت ابوامامہ کی اس روایت کوامام سیوطی نے بھی اپنی تفسیر میں بیان کیا
 نجاور بتایا ہے کہ حضور مٹھی نے اہل زیغ سے ''خوارج'' مراد لیے ہیں۔(۱)

۲۔ النّبحاس نے بھی حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنها سے مروی حدیث ذکر کی ہے کہ حضرت عبد الله بن عباس ﷺ نے فرمایا کہ اہلِ زَیغ، خوراج ہی ہیں۔(۲)

## (۲) خوارج سیاه رُواور مربّد ہیں

سورة آل عمران میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

يَوُمَ تَبْيَضُّ وُجُوهٌ وَّتَسُوَدُّ وُجُوهٌ ۚ فَامَّا الَّذِينَ اسُوَدَّتُ وُجُوهُهُمُ قَف

<sup>(</sup>۱) سيوطى، الدر المنثور، ۲: ۱۳۸

<sup>(</sup>٢) النحاس، معانى القرآن، ١: ٣٣٩

اَكَفَرْتُمُ بَعُدَ اِيُمَانِكُمُ فَذُوقُوا العَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُرُونَ $^{(1)}$ 

"جس دن کئی چہرے سفید ہوں گے اور کئی چہرے سیاہ ہوں گے، تو جن کے چہرے سیاہ ہوں گے، تو جن کے چمرے سیاہ ہوں گے (ان سے کہا جائے گا:) کیا تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا؟ تو جو کفرتم کرتے رہے تھے سواس کے عذاب (کا مزہ) چکھ لوں"

امام ابن ابی حائم نے آیت مذکورہ کے ذیل میں حدیث روایت کی ہے:

الله طَانِيَةِ : أَنَّهُمُ الْخَوَارِ جُ. (٢)

"حضرت ابوامامه الله على سے مروى ہے كه حضور نبى اكرم ملية الله في فرمايا: الله (آيت ميں ايمان لانے كے بعد كافر ہو جانے والوں) سے "خوارج" مراد ميں ـ"

۲۔ حافظ ابن کثیر نے بھی آیتِ ندکورہ کے تحت اس سے خوارج ہی مراد لیے
 ہیں۔(۳)

یہ قول ابنِ مردویہ نے حضرت ابو غالب اور حضرت ابو امامہ کے طریق سے مرفوعاً روایت کیا ہے، امام احمد نے اسے اپنی مند میں امام طبرانی نے المعجم الكبير میں اور امام ابنِ ابی عاتم نے اپنی تفسیر میں ابو غالب کے طریق سے روایت کیا ہے۔

سور امام سیوطی کا بھی یہی موقف ہے۔ انہوں نے بھی اس آیت میں مذکور لوگوں سے ''خوارج'' ہی مراد لئے ہیں۔ (۴)

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۳: ۲۰۱

<sup>(</sup>٢) ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم، ٢: ٥٩٣

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١: ٣٣٧

<sup>(</sup>٣) سيوطى، الدر المنثور، ٢: ١٣٨

### (۳) خوارج فتنه پروراور کینه ورېین

سورة آل عمران میں فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

يْ اَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِّنُ دُونِكُمُ لَا يَالُونَكُمُ خَبَالًا اللهِ اللهُ وَدُّوا مَا عَنِتُمُ ۚ قَدُ بَدَتِ الْبَغُضَآءُ مِنُ اَفُواهِهِمُ ۚ وَمَا تُخُفِى صُدُورُهُمُ اكْبَرُ الْقَدُ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَٰتِ اِنْ كُنْتُمُ تَعْقِلُونَ ۞ (١)

''اے ایمان والو! تم غیروں کو (اپنا) راز دار نہ بناؤ وہ تمہاری نسبت فتنہ انگیزی میں (بھی) کمی نہیں کریں گے، وہ تمہیں سخت تکلیف پہنچنے کی خواہش رکھتے ہیں، بغض تو ان کی زبانوں سے خود ظاہر ہو چکا ہے، اور جو (عداوت) ان کے سینوں نے چھپار کھی ہے وہ اس سے (بھی) بڑھ کر ہے۔ ہم نے تمہارے لیے نشانیاں واضح کر دی ہیں اگر تمہیں عقل ہو ہو''

امام ابنِ ابی حاتم رازی نے آیتِ مذکورہ کے ذیل میں بید حدیث نقل کی ہے:

ا حَنُ أَبِی أُمَامَةَ ، عَنُ رَسُولِ اللهِ طَيْنَيْتِمْ ، أَنَّهُ قَالَ : هُمُ الْخَوَارِ جُ. (٢)

"خضرت ابو اُمامہ شے سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم طَیْنَیْمْ نے فرمایا: ان

(فتنہ انگیزی کرنے والوں) سے مراد "خوارج" بیں۔"

۲۔ امام قرطبی اِس آیت کی تفییر میں لکھتے ہیں کہ اس سے مراد خوارج ہیں۔ وہ تہارے درمیان فساد پھیلانے سے بازنہیں آئیں گے۔ اگر دہشت گردی نہ کر سکے، تو کر وفریب اور دھوکہ بازی ترکنہیں کریں گے۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) آل عمرآن، ۳: ۱۱۸

<sup>(</sup>٢) ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم، ٣: ٣٢٢

<sup>(</sup>m) قرطبي، الجامع لأحكام القرآن، m: 129

## (م) خوارج الله و رسول ملتي ييم سے برسر پيکار بين اس كئے

## واجب القتل ہیں

سورة المائدة مين ارشادِ بارى تعالى سے:

إِنَّمَا جَزَوًّا الَّذِيُنَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوُنَ فِي الْاَرُضِ فَسَادًا انَّ يُتَقَتَّلُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوُنَ فِي الْاَرُضِ فَسَادًا انَ يُتَفَوُا انَّ يُتَفَوُا اللهُ يُقَالُونَ اللهُ اللهُ مِنْ الاَرُضِ طَ ذَٰلِكَ لَهُمُ خِزُى فِي الدُّنُيَا وَلَهُمُ فِي الْاَحِرَةِ عَذَابٌ عَظِيبٌ ٥ (١)

'' بے شک جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں ( بعنی مسلمانوں میں خوزیز رہزنی اور ڈاکہ زنی وغیرہ کے مرتکب ہوتے ہیں ) ان کی سزا یہی ہے کہ وہ قل کیے جائیں یا پھائی دیے جائیں یا ان کے ہاتھ اور ان کے پاؤں مخالف سمتوں سے کاٹے جائیں یا وطن کی ) زمین (میں چلنے پھرنے ) سے دور ( لیعنی ملک بدریا قید ) کر دیے جائیں۔ یہ (تق) ان کے لیے دنیا میں رسوائی ہے اور ان کے لیے آخرت میں ( بھی ) بڑا عذاب ہے 0 ''

ا۔ اس آیت کی تفسیر میں حضرت ابنِ عباس ﷺ سے مروی ہے:

من شهر السلاح في فئة الإسلام، وأخاف السبيل ثم ظفر به، وقدر عليه فإمام المسلمين فيه بالخيار، إن شاء قتله وإن شاء صلبه وإن شاء قطع يده ورجله. (٢)

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٣

<sup>(</sup>۲) ۱- طبرى، جامع البيان في تفسير القرآن، ۲: ۲۱۳ ۲- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ۲: ۵۱

"جس نے مسلم آبادی پر ہتھیار اٹھائے اور راستے کو اپنی دہشت گردی کے ذریعے غیر محفوظ بنایا اور اس پر کنٹرول حاصل کرکے لوگوں کا پر امن طریقے سے گزرنا دشوار کر دیا، تو مسلمانوں کے حاکم کو اختیار ہے چاہے تو اسے قتل کرے، چاہے تو بھانسی دے اور چاہے تو حسبِ قانون کوئی اذبیت ناک سزا دے۔''

۲۔ امام طبری اور حافظ ابن کثیر نے لکھا ہے کہ سعید بن میں بہ، مجاہد، عطاء، حسن بھری، ابراہیم التحقی اور ضحاک نے بھی اسی معنی کو روایت کیا ہے۔ (۱)

اس كوامام سيوطى نے بھى"الدر المنشور (٣: ٦٨)" ميں روايت كيا ہے۔

سو۔ اِس آیتِ مبارکہ اور اکابرین کے بیان کردہ تغییری اقوال سے بیہ مفہوم اُخذ ہوتا ہے کہ مسلمان ریاست کی رعایا میں سے مسلمانوں کو اسلحہ کے ذریعے خوف زدہ کرنے والوں کا خاتمہ ضروری ہے کیوں کہ جو زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں وہ پوری انسانیت کے قاتل ہیں۔ جو کسی مسلم ریاست کی اتھارٹی کو چیلنج کرتے ہیں اور اس کے خلاف مسلح بغاوت کرتے ہیں، ان کے لیے اذیت ناک سزائیں اور دنیا و آخرت میں دردناک عذاب ہے۔

ام قرطبی نے ''الجامع لأحكام القرآن (۱: ۱۳۸)'' میں روایت كیا ہے كه يہ آيت حضور مُشْقِيَّم كے زمانه مبارك میں ایك ایسے گروہ كے حق میں نازل ہوئی جنہوں نے مدینہ كے باہر دہشت گردی كا ارتكاب كیا، قتل اور الملاك لوٹے كے اقدامات كيے جس يرانہيں عبرت ناك سزا دى گئی۔

**۵۔** علامہ زخشری نے اس آیت ِ مبارکہ کی تفییر میں لکھا ہے:

يُحَارِبُون رسُول الله، ومحاربة المُسلِمِين في حكم مُحَارَبَتِه. (٢)

<sup>(</sup>١) ١- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٢: ٥١

۲- طبری، جامع البیان فی تفسیر القرآن، ۲: ۲۱۳

<sup>(</sup>٢) زمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ١: ٢٢١

''یُحَادِبُون رسُول اللهِ (یعنی) مسلمانوں کے ساتھ جنگ برپا کرنا رسول اللهِ طَنْیَهَمْ سے جنگ کرنے کے حکم میں ہے۔''

۲۔ علامہ ابو حفص الحسنبلی ، علامہ زخشری کی فدکورہ بالا عبارت تحریر کرنے کے بعد مزید لکھتے ہیں:

أَنَّ المقصود أَنَّهم يُحَارِبون رَسُول الله لَيُّ اللهِ وَإِنما ذكر اسُم الله تبارك وتعالى تعطيماً وتفخيماً لمن يُحَارَبُ، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ اللهُ

''مقصد یہ ہے کہ وہ رسول الله طُلِيَّةَ سے جنگ کرتے ہیں اور (اس آیت میں) الله تعالیٰ کا نام جنگ کا نشانه بننے والوں کی عظمت اور قدر و منزلت برخصانے کے لئے مذکور ہوا۔ جیسا کہ بیعت رضوان کے حوالے سے قرآن مجید میں فرمایا گیا: ﴿(اے حبیب!) بِ شک جولوگ آپ سے بیعت کرتے ہیں وہ اللہ ہی سے بیعت کرتے ہیں۔ ﴾'

2- اِس آیت سے بیم مفہوم بھی اُخذ ہوتا ہے کہ راہزنی کرنے والوں کا اذیت ناک قتل جائز ہے۔ قاضی ثناء اللہ یانی پتی لکھتے ہیں:

أجمعوا على أن المراد بالمحاربين المفسدين في هذه الآية قطاع الطريق سواء كانوا مسلمين أو من أهل الذمة. واتفقوا على أن من برزو شهر السلاح مخيفا مغيرا خارج المصر بحيث لا يدركه الغوث فهو محارب قاطع للطريق جارية عليه أحكام هذه الآية. ..... وقال البغوى: المكابرون في الأمصار داخلون

<sup>(</sup>۱) الفتح، ۱۰: ۱۰

<sup>(</sup>٢) أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٤: ٣٠٣

#### في حكم هذه الآية. (١)

''اس پرسب کا اجماع ہے کہ محاربین سے مراد فساد بیا کرنے والے اور راہ زن ہیں؛ خواہ وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم، سب کے لئے تھم برابر ہے۔ اس اُمر پر بھی اتفاق ہے کہ جو کھل کر ہتھیار اٹھالیں یا شہر سے باہر لوگوں کو خوفزدہ کریں اور غارت گری کریں جہاں کوئی مددگار بھی نہ پہنچ سکے، ایباشخص جنگجو اور راہ زن ہے۔ اُس پر اس آیت کے احکام جاری ہوں گے۔ …… امام بغوی فرماتے ہیں: شہروں میں دہشت گردی کرنے والے بھی اس آیت کے تم میں شامل ہیں: "ہروں میں دہشت گردی کرنے والے بھی اس آیت کے تم میں شامل ہیں۔'

## (۵) خوارج فتنه پرور اور مشحق لعنت ہیں

سورة الرعد مين ارشادِ بارى تعالى سے:

وَيُفُسِدُونَ فِي الْأَرُضِ الْأَرْضِ الْكَارِهِ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ سُوْءُ الدَّارِهِ (۲)
"اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں، انہی لوگوں کے لیے لعنت ہے اور ان
کے لیے برا گھرہے 0"

یہ آیت صراحناً بتا رہی ہے کہ زمین میں فساد پھیلانے والے خارجی ہیں۔ اس کی تائید درج ذیل روایت سے ہوتی ہے، جسے امام قرطبی نے بیان کیا ہے:

ا۔ وقال سعد بن أبي وقاص: والله الذي لا إله إلا هو! إنهم الحرورية. (٣) " حضرت سعد بن الى وقاص في فرماتے ہيں: اس ذات كى فتم جس كے سوا

<sup>(</sup>١) قاضى ثناء الله، تفسير المظهرى، ٣: ٨٦

<sup>(</sup>٢) الرعد، ٢٥:١٣

<sup>(</sup>٣) قرطبي، الجامع لأحكام القرآن، 9: ٣١٣

کوئی معبود نہیں، فساد انگیزی کرنے والوں سے مراد الحروريد يعنی خوارج ہیں۔"

۲۔ بے گناہ جانوں کی ہلاکت اور اموال و املاک کی تباہی فساد فی الارض ہے، جیسا کہ ابوحفص الحسنبلی کی درج ذیل روایت سے عیاں ہوتا ہے:

قال: ﴿وَيُفُسِدُونَ فِي الْأَرضِ ﴾ إما بالدعاء إلى غير دين الله، وإما بالظلم كما في النفوس والأموال وتخريب البلاد. (١)

''الله تعالى نے فرمایا: ﴿اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں ﴾۔ یا تو الله کے دین کے علاوہ کسی اور طرف جراً وعوت دینے سے یا لوگوں کی جان و مال پرظلم سے اور ملک میں تخ یب کاری ہے۔''

علامہ ابوحفص کی اس تصریح سے معلوم ہوا کہ جان و مال لوٹنے کے علاوہ اسلام سے ہٹ کر اپنے خود ساختہ عقائد کی طرف جبراً دعوت دینا بھی فساد فی الارض کے زُمرے میں آتا ہے۔

**سو** امام رازی نے بھی 'التفسیر الکبیر (9: ۲۱۱)'' میں اسی معنی کونقل فرمایا ہے۔

## (٢) خوارج حسن عمل كے دھوكے ميں رہتے ہيں

خوارِج نماز، روزے اور تلاوتِ قرآن جیسے اعمال کی ادائیگی میں بظاہر صحابہ کرام ﷺ سے بھی آ گے نظر آتے تھے۔ (اِس پر آئندہ صفحات میں احادیث مبارکہ آئیں گی۔) یہی حالت دورِ حاضر کے خوارِج کی ہے۔ وہ بھی بظاہر شکل وصورت اور حسنِ عمل میں بڑے نیک، پر ہیزگار اور پابندِ شریعت نظر آتے ہیں گر باطن میں اِعتقادی اور تشدد پیندانہ فتنوں کا شکار ہیں جن سے اُمت مسلمہ کو نقصان ہور ہا ہے اور باہمی خون خرابے سے اس کی قوت و شوکت متاثر ہورہی ہے۔

<sup>(</sup>١) أبو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ٩: ٣٢٥

#### ا۔ سورة الكهف ميں ارشادِ بارى تعالى ہے:

قُلُ هَلُ نُنَبِّئُكُمُ بِالْاَخُسَرِيُنَ اَعُمَالُانَ الَّذِيْنَ ضَلَّ سَعُيُهُمُ فِي الْحَياوةِ اللَّانِيَا وَهُمُ يَحُسَبُونَ النَّهُمُ يُحُسِنُونَ صُنَعًان (١)

''فرما دیجیے: کیا ہم تمہیں ایسے لوگوں سے خبردار کر دیں جو اعمال کے حساب سے سخت خسارہ پانے والے ہیں میہ یوہ لوگ ہیں جن کی ساری جد و جہد دنیا کی زندگی میں ہی برباد ہوگئ اور وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ ہم بڑے اچھے کام انجام دے رہے ہیں 0''

امام طبری نے مذکورہ آیت کی تفییر میں درج ذیل روایات نقل کی ہیں:

- (۱) اس آیت میں ان اہلِ کتاب کا ذکر ہے جو اپنا ساوی دین جھوڑ کر کفر کی راہ پر چل نکلے اور دین میں باطل بدعات کو شامل کرلیا۔
- (۲) دوسری روایت یہ ہے کہ ان خسارہ پانے والوں سے مراد''خوارج'' ہیں کیونکہ جب ابن الکواء خارجی نے حضرت علی المرتضٰی کے سے پوچھا کہ اس سے کون لوگ مراد ہیں تو آپ کے فرمایا: أنت و أصحابك (تو اور تیرے ساتھی)۔
- (۳) ایک روایت میں ہے جسے حضرت ابوطفیل بیان کرتے ہیں کہ عبد اللہ بن الکواء نے سیدنا علی ﷺ سے پوچھا کہ بِالْاَخُسَوِیْنَ اَعْمَالًا (اعمال کے حساب سے سخت خسارہ پانے والوں) سے کون لوگ مراد ہیں تو آپ نے فرمایا: اے اہلِ حروراء! تم مراد ہو۔ <sup>(۲)</sup>

اس آیت کے ذیل میں علامہ سمر قندی اپنی تفسیر میں بیان فرماتے ہیں:

قال على بن أبي طالب: هُمُ الُخوارِجُ. (٣)

<sup>(</sup>۱) الكهف، ۱۸: ۱۰، ۱۰۴

<sup>(</sup>۲) طبری، جامع البیان، ۱۲: ۳۳، ۳۳

<sup>(</sup>m) سمرقندی، بحر العلوم، ۲: ۳۲۳

''سیدناعلی ﷺ نے فرمایا: اس سے خوارج مراد ہیں۔''

۲۔ قرآن مجید میں دوسرے مقام پر ان کے اس زعم باطل کی مذمت یوں بیان کی
 گئی ہے:

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ لَا تُفُسِدُوا فِي الْاَرُضِ لا قَالُوٓ النَّمَا نَحُنُ مُصُلِحُونَ۞ اَلَا إِنَّهَا نَحُنُ مُصُلِحُونَ۞ اَلَا إِنَّهُمُ هُمُ الْمُفُسِدُونَ وَلَٰكِنُ لاَّ يَشُعُرُونَ۞ (١)

"اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ زمین میں فساد بیا نہ کرو، تو کہتے ہیں: ہم ہی تو اصلاح کرنے والے ہیں آگاہ ہو جاؤ! یہی لوگ (حقیقت میں) فساد کرنے والے ہی مگر انہیں (اس کا) احساس تک نہیں 0"

سورة فاطر میں إرشاد ہوتا ہے:

اَفَمَنُ زُيِّنَ لَهُ سُوْءُ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا. (٢)

'' بھلا جس شخص کے لیے اس کا براعمل آ راستہ کر دیا گیا ہواور وہ اسے (حقیقاً) اچھا سبھنے لگے (کیا وہ مومنِ صالح جیسا ہوسکتا ہے)۔''

علامه ابوحفص الحسنبي إس آيت كي تفسير مين لكصة مين:

فقال قتادة: منهم الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين وأموالهم. (٣)

'' حضرت قنادہ نے فرمایا: ایسے لوگوں میں سے خوارج بھی ہیں جو مسلمانوں کا خون بہانا اور ان کے اُموال لوٹنا حلال سیجھتے ہیں۔''

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ١١، ١١

<sup>(</sup>۲) فاطر، ۳۵: ۸

<sup>(</sup>٣) ابو حفص الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، ١٤٥: ١٤٥

## س فتنهٔ خوارج کا آغاز: عهر رسالت مآب طَهُ إِلَيْم مين

دورِ رسالت ما ب ملی این میں ہی فتنہ خوارج کا آغاز ہوگیا تھا۔ امام بخاری و مسلم کی متفق علیہ حدیث کے مطابق حضرت ابوسعید خدری کے روایت کرتے ہیں کہ:

بَيْنَا النَّبِيُّ الْهَايَةِ يَقُسِمُ ذَاتَ يَوُمٍ قِسُمًا فَقَالَ ذُو الْخُويُصَرَةِ رَجُلٌ مِنُ بَنِي تَمِيمٍ: يَا رَسُولَ اللهِ، اعْدِلُ، قَالَ: وَيُلَكَ مَنُ يَعْدِلُ إِذَا لَمُ بَنِي تَمِيمٍ: يَا رَسُولَ اللهِ، اعْدِلُ، قَالَ: وَيُلَكَ مَنُ يَعْدِلُ إِذَا لَمُ أَعْدِلُ؟ فَقَالَ عُمَرُ: إِثُذَنُ لِي فَلْأَضُرِبُ عُنْقَهُ، قَالَ: لَا، إِنَّ لَهُ أَعْدِلُ؟ فَقَالَ عُمَرُ: إِثُذَنُ لِي فَلْأَصْرِبُ عُنْقَهُ، قَالَ: لَا، إِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقِرُ أَحَدُكُمُ صَلَاتَهُ مَعَ صَلاتِهِمُ، وَ صِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّيْنِ كَمُرُوقِ السَّهُمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (١)

''ایک روز حضور نبی اکرم می آینیم مال (غنیمت) تقسیم فرما رہے تھے تو بنوتمیم کے ذوالخویصرہ نامی شخص نے کہا: یا رسول اللہ! انساف کیجے۔ آپ می آینیم نے فرمایا: تو ہلاک ہو، اگر میں انساف نہیں کروں گا تو اور کون انساف کرے گا؟ حضرت عمر شے نے عرض کیا: (یا رسول اللہ!) مجھے اجازت دیں کہ اس (گتاخ) کی گردن اڑا دوں؟ آپ می آینیم نے فرمایا: نہیں، (اس اکیلے کی گردن اڑا دوں؟ آپ می آیکیم نے فرمایا: نہیں، (اس اکیلے کی گردن اڑا دوں کی اس کے (ایسے) ساتھی بھی ہیں کہتم ان کی

<sup>(</sup>۱) ا- بخارى، الصحيح، كتاب الأدب، باب ماجاء في قول الرجل ويلك، ۵: ۲۲۸۱، رقم: ۵۸۱۱

۲- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم،
 باب من ترك قتال الخوارج للتألف وأن لا ينفر الناس عنه، ۲: ۳۵۳۰،
 رقم: ۲۵۳۳

٣- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، ٢: ٣٢٠، رقم: ١٠٢٨



نمازوں کے مقابلے میں اپنی نمازوں کو حقیر جانو گے اور ان کے روزوں کے مقابلہ میں اپنے روزوں کو حقیر جانو گے۔ وہ دین سے اس طرح نکلے ہوئے ہوں گوں گے جیسے شکار سے تیرنکل جاتا ہے۔''

## خوارج کے فتنے کا آغاز گستاخیِ رسول ملٹی کیٹم سے ہوا

بارگاہِ رسالت مآب میں خوالخویصرہ تمیمی نامی گستاخ شخص کی گستاخی ہی دراصل اس بدترین فتنے کا پیش خیمہ ثابت ہوئی جس نے بعد ازاں امت مسلمہ میں انتشار و افتراق پیدا کر دیا۔ حضرت عثان اور حضرت علی کے اُدوارِ خلافت میں اسلامی ریاست کی اتھارٹی کو چیلنے کرنے والے باغی اور مسلح گروہ در حقیقت اُسی ذو الخویصرہ تمیمی کی فکر کا تسلسل تھے۔

امام ابو بكر الآثر كل (م ٣٦٠هـ) كتاب الشريعة ك باب ذم الخوارج
 وسوء مذهبهم وإباحة قتالهم، وثواب من قتلهم أو قتلوه مين لكھتے بين:

" نخوارج کا اولین فرد عہد رسالت مآب ملی آیم میں نمودار ہوا۔ یہ وہ شخص تھا جس نے حضور نبی اکرم سی آیم پر اس وقت طعن زنی کی جب آپ سی آیم جعرانه کے مقام پر مال غنیمت تقسیم فرما رہے تھے۔ اس بد بخت نے کہا: اے محمدا عدل کیجیا میرے خیال میں آپ عدل نہیں کر رہے۔حضور العلیہ نے فرمایا: تو ہلاک ہو! اگر میں عدل نہیں کروں گا تو اور کون کرے گا؟"

۲۔ حافظ ابنِ حجرعسقلانی فتح البادی میں لکھتے ہیں کہ اِسی ذو الخویصرہ تمیمی کا ہم خیال گروہ ہی بعد ازاں خوارج کی صورت میں ظاہر ہوا تھا۔

عن عبد الرزاق فقال: ذى الخويصرة التميمي وهو حرقوص بن زهير، أصل الخوارج. (١)

"عبد الرزاق سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: ذو الخویصرہ تمیمی کا اصل نام حرقوص بن زہیر تھا اور وہ خوارج کا بانی تھا۔"

سر حافظ ابنِ حجر عسقلانی نے ''الإصابة فی تمییز الصحابة (۲: ۴۹)'' میں بھی یہی تحقیق بیان کی ہے۔

#### م- علامه بدرالدین عینی لکھتے ہیں:

وقال الذهبى: ذو الخويصرة القائل: فقال: يا رسول الله، إعدل. يقال هو حرقوص بن زهير، رأس الخوارج، قتل فى الخوارج يوم النهر. ..... وفى تفسير الثعلبى: بينا رسول الله سُمُّيَيَّمٌ يقسم غنائم هوازن، جاءه ذو الخويصرة التميمي، أصل الخوارج. (٢)

''امام ذہبی فرماتے ہیں: ذوالخویصرہ نے ہی یہ کہا تھا: یا رسول اللہ! عدل کیجیہ۔
کہا جاتا ہے کہ وہ حرقوص بن زہیر تھا۔ یہ خوارج کا فکری قائد اور بانی تھا جو کہ
(سیدنا علی کے دور میں) مقام نہروان (پر ہونے والی جنگ) میں مارا گیا۔
.....تفسیر نعلبی میں ہے کہ جب حضور نبی اکرم مرافظتیم معرکہ ہوازن کے غنائم
تقسیم فرما رہے تھے تو آپ مرافظتیم کے پاس ذو الخویصرہ تمیمی آیا اور وہ خوارج
کا مانی تھا۔''

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۲۹۲:۱۲

<sup>(</sup>٢) بدر الدين العيني، عمدة القارى، ١٤:١٥

# ہ ۔ عہدِ عثمانی میں فتنہ خوارج کی فکری تشکیل

حضور نبی اکرم سی آگرہ کے وصال کے بعد اُمت میں کی فتنوں نے جنم لیا، جن میں جھوٹی نبوت کے دعوے، دین سے ارتداد، زکوۃ کی ادائیگی سے انکار اور دیگر کی بنیادی تعلیماتِ اسلام سے انحراف شامل ہے۔ انہی فتنوں کا فائدہ اٹھاتے ہوئے خارجی فکر کے حاملین اپنے باغیانہ نظریات کی ترویج کرتے رہے اور اپنے آپ کو ایک منظم شکل دینے کی طرف سرگرم عمل رہے۔ یہاں تک کہ سیدنا عثمان غنی کے دورِ اواخر میں بلوائیوں کی تحریک میں آپ کوئل کرنے کی سازش تیار کرنے والے لوگ بھی اس انتہاء پیندانہ رجمان کے حامل سے جن میں سے ایک نمایاں شخص عبداللہ بن سباء تھا۔ اس انتہاء پیند دہشت گرد کروہ نے پہلی مرتبہ مدینہ منورہ میں سیدنا عثمان غنی کے عہدِ حکومت میں خالص اسلامی حکومت کی اقدار ٹی اور ریاسی نظم کو چینج کیا۔

امام حاکم المستدرک میں ایک تابعی حسین بن خارجیہ کا واقعد نقل کرتے ہوئے بیان فرماتے ہیں:

لمّا كانت الفتنة الأولى أشكلت عليّ فقلتُ: اللّهم أرني أمراً من أمر الحق أتمسك به. قال: فأريت الدنيا والآخرة و بينهما حائط غير طويل، و إذا أنا بجائز فقلت: لو تشبثت بهذا الجائز لعلي أهبط إلى قتلى أشجع ليخبروني قال: فهبطت بأرض ذات شجر وإذا أنا بنفرجلوس فقلت: أنتم الشهداء؟ قالوا: لا نحن الملائكة. قلت: فأين الشهداء؟ قالوا: تقدم إلى الدرجات العلى الى محمد سُهِيَهَم، فتقدمت فإذا أنا بدرجة الله أعلم ما هي السعة والحسن؟ فإذا أنا بمحمد المُهَيَمَم و إبراهيم السَهم وهو يقول لإبراهيم السَهم المَهم المَهم

تدري ما أحدثوا بعدك، أراقوا دماءهم وقتلوا إمامهم، ألا فعلوا كما فعل خليلي سعد. قلت: أراني قد أريت أذهب إلى سعد، فأنظر مع من هو، فأكون معه فأتيته، فقصصت عليه الرؤيا، فما أكثر بها فرحا. وقال: قد شقي من لم يكن له إبراهيم المحلى خليلا. قلت: في أي الطائفتين أنت؟ قال: لست مع واحد منهما. قلت: فكيف تأمرني؟ قال: ألك ماشية؟ قلت: لا. قال: فاشتر ماشية واعتزل فيها حتى تنجلي. (1)

''(حضرت حسین بن خارجہ فرماتے ہیں:) جب پہلا فتنہ ظاہر ہوا تو مجھ پر فیصلہ مشکل ہوگیا (کہ اس میں حصہ لوں یا نہ لوں)۔ پس میں نے کہا: اے اللہ! مجھے امرِحق دکھا جے میں تھام لوں۔ فرماتے ہیں: پس مجھے (خواب میں) دنیا اور آخرت دکھائی گئی اور ان دونوں کے درمیان ایک دیوار تھی جو کہ زیادہ لمبی نہ تھی اور میں نے اپنے آپ کو دیوار پر دیکھا تو میں نے کہا کہ اگر میں اس دیوار پر معلق رہا تو ہوسکتا ہے کہ میں اجھے کے مقولوں پر اتروں تا کہ وہ مجھے خبر دیں۔ فرماتے ہیں: پس میں ایسی زمین پر اُترا جو کہ شجردار یعنی سرسبر وشاداب تھی، تو فرماتے ہیں: پس میں ایسی زمین پر اُترا جو کہ شجردار یعنی سرسبر وشاداب تھی، تو میں نے ایک گروہ دیکھا جو کہ بیٹھا ہوا تھا، میں نے کہا: تم شہید ہو؟ انہوں نے کہا: بلند کہان ہیں؟ انہوں نے کہا: بلند درجات کی طرف تم حضرت مجمد سے تھا ہوا تھا، میں چلے جاؤ۔ جب میں آگے بڑھا تو ایسا مقام دیکھا جس کی وسعت اور حسن و جمال اللہ ہی بہتر جانتا ہے، تو میں نے وہاں حضرت محمد سے تھا اور حضرت ابراہیم الگھا کو دیکھا۔ آپ سے شرقیم ابراہیم اللہ ہی بہتر جانتا ہے، تو میں نے وہاں حضرت محمد سے تو ایس حضرت محمد سے تو میں ابراہیم الگھا کو دیکھا۔ آپ سے شرقیم کی دیکھا کے دیگھا کے دیکھا کی دیکھا کیا کہ کو دیکھا۔ آپ سے شرقیم کی دیکھا کی دیکھا کی دیکھا کی دیکھا کی دیکھا کو دیکھا کے دیکھا کی دیکھا کی دیکھا کے دیکھا کی دیکھا کے دیکھا کی دیک

<sup>(</sup>١) ١- حاكم، المستدرك، ٢: ٩٩٩، رقم: ٨٣٩٢

٢- ابن عبد البر، التمهيد، ١٩: ٢٢٢

٣- ذهبي، سير أعلام النبلاء، ١: ٢٠ ١

اللی سے فرما رہے تھے: آپ میری اُمت کے لیے مغفرت کی دعا کیجے۔ تو حضرت ابراہیم اللی نے ان سے کہا: کیا آپ نہیں جانے کہ ان میں سے بعضوں نے آپ کے بعد کیا نے فتنے شروع کیے؟ انہوں نے اپنوں کا خون بہایا اور اپنے حاکم کوتل کیا ہے۔ وہ ایسا کیوں نہیں کرتے جیسا میرے دوست سعد نے کیا ہے؟ میں نے کہا: اللہ نے مجھے جو دکھا دیا ہے اس میں یہ راہ سمجھائی ہے کہ میں سعد کے پاس جاؤں۔ پس اس کا معاملہ دیکھوں تو اس کے ساتھ ہوجاؤں۔ لہذا میں ان کے پاس آیا اور ان کوخواب کا واقعہ سایا تو وہ اس سے بہت خوش ہوئے اور فرمایا: وہ شخص بدنھیب ہے جس کے خلیل ابراہیم انہوں نے کہا: آپ ان دوگروہوں میں سے کس کے ساتھ ہیں؟ انہوں نے کہا: آپ ان دوگروہوں میں سے کس کے ساتھ ہیں؟ انہوں نے کہا: آپ انہوں نے کہا: کیا آپ کے پاس مولی ہیں؟ مورتے حال واضح ہوجاؤ یہاں تک کہ میں حالے ہوجاؤ یہاں تک کہ میں حالے ہوجائے۔ انہوں نے فرمایا: مولی خرید کر علیحدہ ہوجاؤ یہاں تک کہ میں حالے واضح ہوجائے۔ "

امام ابن عبد البر نے التمهید (۱) میں اور حافظ ابن ججر عسقلائی نے الإصابة فی تمییز الصحابة (۲) میں روایت میں مذکور الفتنة الأولی سے مراد حضرت عثان غنی فی تمییز الصحابة کی شہادت کے موقع پر اُمتِ مسلمہ میں پیدا ہونے والا فتنہ لیا ہے۔ یہی فتنہ پرور دہشت گردلوگ ہی ظاہراً دوگروہوں میں تقسیم ہو گئے تھے۔ جن دوگروہوں کا اشارہ مذکورہ بالا روایت میں ہے۔

اس روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عثمان غنی کے کوشہید کرنے والے لوگ فتنہ کی آگ بھڑکانے والے تھے۔ وہی دین میں بدعت کے مرتکب ہوئے اور یہی

<sup>(</sup>١) ابن عبد البر، التمهيد، ٢٢٢:١٩

<sup>(</sup>٢) عسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، ٢: ١٤٢، رقم: ٩٤٩

لوگ بدعتی کہلائے، یہی وہ فتنہ پرور، متعصب اور اِنتہا پیندلوگ تھے جنہوں نے سیدنا علی کھی کے دور میں جنگ صفین کے بعد خارجی گروہ کی با قاعدہ بنیاد رکھی تھی۔

# ۵۔عہدِ علوی میں خوارج کا تحریکی آغاز

فتنہ خوارج کے علم برداروں کے بیش نظر دین کے نام پر مسلم ریاست کو destabilize کرنا اور اس کی نظریاتی بنیادوں کو کھوکھلا کرنا مقصود ہوتا ہے۔ یہ حکومت وقت کے خلاف مسلح جد و جہد اور بغاوت کے ذریعے دہشت گردانہ کارروائیاں کرتے ہیں اور مساجد و عبادت گاہوں، گھروں، تعلیمی اداروں، مار کیٹوں اور public places بر معصوم و بے گناہ شہریوں کا خون بہاتے ہیں۔ تاریخ کا مطالعہ کرنے سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ خوارج کا احتجاج مذاکرات (dialogue) اور پُر اَمن مصالحت (peaceful settlement of dispute) کے خلاف تھا جسے سیدنا علی المرتضٰی 🖦 نے جنگ صفین کے موقع یر''تکیم' کی صورت میں اپنایا تھا۔ جب تک فضا جنگ جاری رہنے کے حق میں تھی خوارج حضرت علی ﷺ کے لشکر میں لڑنے کے لئے پیش پیش تھے۔ جونبی آپ ﷺ نے خون خرابے سے بینے کے لئے تحکیم یعنی ثالثی (arbitration) کے راستے کو اپنایا تو وہ پُر اَمن مصالحت اور ثالثی کے عمل کو رَد کرتے ہوئے سیرنا علی ﷺ کے لشکر سے نکل گئے۔ آپ کے معاذ اللہ کا فر کہنے لگے اور واضح طوریر باغی اور دہشت گرد گروہ تیار کر کے نام نہاد جہاد کے نام پر حضرت علی ﷺ اور اُمّتِ مسلمہ کے خلاف برسر پیکار ہوگئے۔اینے منظم ظہور کے وقت انہوں نے بینعرہ لگایا تھا:

َلا حُكُمَ إِلَّا للهِ.

''الله کے سوا کوئی حکم نہیں کر سکتا۔''

ا۔ خوارج کے اس عمل سے جب حضرت علی کوآگاہی ہوئی تو آپ نے فرمایا:

كَلِمَةُ حَقٍّ أُرِيدَ بِهَا بَاطِلٌ. (١)

"بات توحق ہے لیکن اس کا مقصود باطل ہے۔"

۲۔ بعض کتب میں ہے کہ حضرت علی ﷺ نے یہ بھی ارشاد فرمایا:

إن سكتوا غممناهم وإن تكلموا حججناهم وإن خرجوا علينا قاتلناهم. (۲)

''اگر وہ خاموش رہے تو ہم ان پر چھائے رہیں گے اور اگر انہوں نے کلام کیا تو ہم ان سے دلیل کے ساتھ بات کریں گے، اور اگر انہوں نے ہمارے خلاف بغاوت کی تو ہم ان سے اڑیں گے۔''

سر حضرت علی کے خلاف مسلح بغاوت کرتے ہوئے خوارج نے عراق کی سرحد پر واقع علاقے حروراء کو اپنا مرکز بنا لیا۔ انہوں نے حضرت علی کے خلاف ''شرک'' اور ''بدعت'' کے الزامات لگائے، آپ کو کافر قرار دیا اور آپ کے خلاف مسلح بغاوت کر دی۔ پیتل و غارت گری اور دہشت گردی کی ابتداء تھی۔ اُن کا ابتدائی نقط نظر ہی بیتھا:

تحكمون في أمر الله الرجال؟ لاحكم إِلَّا لله! <sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) ا- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٩٣٤، رقم: ٢٢٠١

٢- نسائي، السنن الكبرى، ٥: • ١١، رقم: ٨٥٢٢

س- ابن ابي شيبة، المصنف، ٤:٥٥٧، رقم: ٤ • ٣٤٩

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ١١١، رقم: ١٩٣٧ ا

<sup>(</sup>۲) ۱- ابن أثير، الكامل في التاريخ، ۳: ۲۱۳،۲۱۲ ۲- طبري، تاريخ الأمم والملوك، ۳: ۱۱۴

<sup>(</sup>m) ابن اثير، الكامل في التاريخ، m: ١٩٦

''تم الله كے امر ميں آ دميوں كو حكم بناتے ہو؟ سوائے الله تعالى كے كوئى حكم نہيں كرسكتا۔''

ا۔ ایک خارجی لیڈر یزید بن عاصم محار بی نے خروج کرتے ہوئے خطبہ پڑھا:

"تمام حمد اللہ تعالی کو سزاوار ہے جس سے ہم مستغنی نہیں ہوسکتے۔ یا اللہ! ہم اس امر سے پناہ مانگتے ہیں کہ اپنے دین کے معاملے میں کسی قتم کی کمزوری اور خوشامد سے کام لیس کیونکہ اس میں ذلت ہے جو اللہ تعالی کے غضب کی طرف لے جاتی ہے۔ اے علی! کیا تم ہمیں قتل سے ڈراتے ہو؟ آگاہ رہو! اللہ کی قتم!

میں امید رکھتا ہوں کہ ہم شہیں تلواروں کی دھار سے ماریں گے تب تم جان لوگ کہ ہم میں سے کون عذاب کا مستحق ہے۔ "(۱)

۵۔ اسی طرح ایک اور خارجی لیڈر کے خطبہ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

أخرجوا بنا من هذه القرية الظالم أهلها إلى بعض كُور الجبال أو إلى بعض هذه المدائن منكرين لهذه البدع المضلة. (٢)

''اس شہر کے لوگ ظالم ہیں، اِس لیے ہمارے اوپر لازم ہے کہ اس شہر کو چھوڑ کر پہاڑوں یا دوسرے شہروں کی طرف نکل جائیں تا کہ ان گمراہ کُن بدعتوں سے ہمارا انکار ثابت ہو جائے۔''

۲۔ جب سب سر کردہ خوارج شرح ابنِ او فی عبسی کے گھر جمع ہوئے تو اس مجلس میں
 ابنِ وہب نے کہا:

اشخصوا بنا إلى بلدة نجتمع فيها لإنفاذ حكم الله، فإنكم أهل الحق. $\binom{r}{}$ 

<sup>(</sup>١) ابن أثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٣١٣

<sup>(</sup>٢) ابن أثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٣١٣، ٣١٣

<sup>(</sup>m) ابن أثير، الكامل في التاريخ، m: m: m: "



"اب كوئى شهراليها و كيهنا چاہيے كه جم سب اس ميں جمع ہوں اور الله تعالى كا تھم جارى كريں كيونكه اہل حق اب تمهيں لوگ ہو۔"

ے۔ اب خوارج کا وہ بیان پڑھیے جو انہوں نے حضرت علی ﷺ کے خط کے جواب میں دیا:

أما بعد: فانك لم تغضب لربك وإنما غضبت لنفسك، فان شهدت على نفسك بالكفر واستقبلت التوبة، نظرنا فيما بيننا وبينك، وإلا فقط نبذناك على سواء أن الله لا يحب الخائنين. (1)

"اب تمہارا غضب خدا کے واسطے نہیں ہے اس میں نفسانیت شریک ہے۔ تم اب بھی اگر اپنے کفر کا اقرار کرتے ہواور نئے سرے سے توبہ کرتے ہوتو دیکھا جائے گا ورنہ ہم نے تم کو دور کر دیا کیونکہ اللہ تعالیٰ خیانت کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔"

خوارج کے ان خطبات اور جوابی خط سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ حضرت علی کی کا خالفت کرتے ہوئے خود کو توحید اور حق کے علم بردار جب کہ سیدنا علی مرتضٰی کو (معاذ اللہ) شرک اور بدعت کا نمائندہ تصور کر رہے تھے۔ بدعت اور شرک سے ان کی بزعم خویش نفرت کا بید عالم تھا کہ انہوں نے حضرت علی کے شہر کو بھی اس خیال سے کہ بید بدعتوں کا شہر ہے، چھوڑ دیا اور جنگلوں، صحراؤں اور پہاڑوں میں گھات لگا کر بیٹھ گئے جہاں وہ اپنے مخالفین کو بکڑ کرظلم وستم کا نشانہ بناتے اور انہیں قتل کر دیتے۔ بعد ازاں حضرت علی نشانہ بناتے اور انہیں قتل کر دیتے۔ بعد ازاں حضرت علی نشانہ بناتے اور انہیں قتل کر دیتے۔ بعد ازاں حضرت علی سے نے صحابہ کرام کی کا لشکر لے کرخوارج کی ریشہ دوانیوں، دین دشمن کارروائیوں اور سازشوں کے جواب میں ان کے خلاف عسکری کارروائی کی اور انہیں شکست فاش سے سازشوں کے جواب میں ان کے خلاف عسکری کارروائی کی اور انہیں شکست فاش سے

<sup>(</sup>١) ابن اثير، الكامل في التاريخ، ٢١٤:٣

دوچار کیا۔ کیوں کہ حضور نبی اکرم سی آئی نے اپنے ارشاداتِ گرامی میں ان کا قلع قمع کر دینے کی پیشین گوئی اور حکم فرمایا تھا۔ پس صحابہ کرام کے نے ریاستی سطح پران کی سرکوبی کی۔ امام مسلم اور دیگر محد ثین نے یہ پورا واقعہ بالنفصیل حضرت زید بن وہب جہنی سے روایت کیا ہے جو کہ درج ذیل ہے:

أَنَّهُ كَانَ فِي الْجَيْشِ الَّذِيْنَ كَانُوُا مَعَ عَلِيٍّ ﴿ الَّذِيْنَ سَارُوُا إِلَى الُخَوَارِج، فَقَالَ عَلِيٌّ فَهُ: أَيَّهَا النَّاسُ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ سُّ اللهِ يَقُولُ: يَخُرُجُ قَوُمٌ مِنُ أُمَّتِي يَقُرَءُونَ الْقُرْآنَ لَيُسَ قِراءَتُكُمُ إِلَى قِرَاءَتِهِمُ بشَيءٍ وَلَا صَلاتُكُمُ إِلَى صَلاتِهِمُ بشَيءٍ وَلَا صِيَامُكُمُ إِلَى صِيَامِهِمُ بِشَيءٍ، يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ يَحْسِبُونَ أَنَّهُ لَهُمُ وَهُوَ عَلَيْهِمُ، لَا تُجَاوِزُ صَلَاتُهُمُ تَرَاقِيَهُمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الإِسُلاَم كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. لَوُ يَعُلَمُ الْجَيْشُ الَّذِينَ يُصِيبُونَهُمُ مَا قُضِيَ لَهُمُ عَلَى لِسَان نَبيّهمُ سُٰ أَيْلَامٌ لَا تَكُلُوا عَنِ الْعَمَلِ وَآيَةُ ذَٰلِكَ أَنَّ فِيهِمُ رَجُلًا لَهُ عَضُدٌ وَلَيُسَ لَهُ ذِرَاعٌ عَلَى رَأْسِ عَضُدِهِ مِثْلُ حَلَمَةِ الثَّدى عَلَيُهِ شَعَرَاتٌ بِيُضٌ. فَتَذُهَبُونَ إِلَى مُعَاوِيَةَ وَأَهْلِ الشَّامِ وَتُتُرُكُونَ هَلُولَاءِ يَخُلُفُونَكُمُ فِي ذَرَارِيّكُمُ وَأَمُوَالِكُمُ وَاللّهِ إِنِّي لَأَرْجُو أَنُ يَكُونُنُوا هٰؤُلَاءِ الْقَوْمَ فَإِنَّهُمُ قَدُ سَفَكُوا الدَّمَ الْحَرَامَ وَأَغَارُوا فِي سَرُح النَّاسِ فَسِيرُوا عَلَى اسْمِ اللهِ.

قَالَ سَلَمَةُ بُنُ كُهَيْلٍ فَنَزَّلَنِي زَيْدُ بُنُ وَهُبٍ مَنُزِلًا حَتَّى قَالَ مَرَرُنَا عَلَى قَنُطَرَةٍ فَلَمَّا الْتَقَيْنَا وَعَلَى الْخَوَارِجِ يَوُمَئِذٍ عَبُدُ اللهِ بُنُ وَهُبٍ عَلَى قَنُطَرَةٍ فَلَمَّا اللهِ بُنُ وَهُبٍ اللهِ بَنُ وَهُبِ اللهِ بَنُ وَهُبِ اللهِ بَنُ وَهُبِ اللهِ بَنُ وَهُبِ اللهِ بَنُ عَبُدُ اللهِ بَنُ وَهُبِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

أَخَافُ أَنُ يُنَاشِدُوكُمُ كَمَا نَاشَدُوكُمُ يَوْمَ حَرُورَاءَ، فَرَجَعُوا فَوَجَهُمُ النَّاسُ بِرِمَاحِهِمُ. فَوَجَشُوا بِرِمَاحِهِمُ وَسَلُوا السُّيُوفَ وَشَجَرَهُمُ النَّاسِ مِنُ أَصُحَابِ قَالَ: وَقُتِلَ بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضِ وَمَا أُصِيبَ مِنَ النَّاسِ مِنُ أَصُحَابِ عَلِيٍّ يَوْمَئِذٍ إِلَّا رَجُلانِ، فَقَالَ عَلِيٌّ فَهِذَ الْتَمِسُوا فِيهِمُ الْمُخْدَجَ فَلَاتَمَسُوهُ فَلَمُ يَجِدُوهُ ، فَقَالَ عَلِيٌّ فَهِ بِنَفُسِهِ حَتَّى أَتَى نَاسًا قَدُ قُتِلَ فَالْتَمَسُوهُ فَلَمُ يَجِدُوهُ ، فَقَامَ عَلِيٌّ فَهُ بِنَفُسِهِ حَتَّى أَتَى نَاسًا قَدُ قُتِلَ بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ قَالَ: أَخِرُوهُمُ فَوَجَدُوهُ مِمَّا يَلِى الْأَرُضَ فَكَبَّرَ، ثُمَّ قَالَ: فَقَامَ إِلَيْهِ عَبِيدَةُ السَّلُمَانِيُّ: ثُمَّ قَالَ: فَقَامَ إِلَيْهِ عَبِيدَةُ السَّلُمَانِيُّ: فَقَالَ يَا أَمِيرَ اللهُ وَبُلَامً مِنْ رَسُولِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

"وہ (حضرت زید بن وہب) اس الشكر میں سے جو حضرت علی کے ساتھ خوارج سے جنگ كے لئے گيا تھا۔ حضرت على کے نے فرمایا: اے لوگو! میں نے رسول اللہ مٹھی ہے سنا ہے كہ آپ مٹھی نے فرمایا: میری امت میں ایک گروہ ظاہر ہوگا وہ ایسا (خوبصورت) قرآن پڑھے گا كہ ان كے پڑھنے كے

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ١٠٨٨، رقم: ٢٢٠١

٢- أبو داود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٣٧٦٨

٣- نسائى، السنن الكبرى، ٥: ١٢٣، وقم: ١٩٥١

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ١٩، رقم: ٢٠٧

۵- عبد الرزاق، المصنف، ١٠٤٠ ١٣٨

٢- بزار، المسند، ٢: ١٩٤، رقم: ٥٨١

سامنے تمہارے قرآن پڑھنے کی کوئی حثیت نہ ہوگی، ان کی نمازوں کے سامنے تمہاری نمازوں کی کچھ حیثیت نہ ہوگی، ان کے روزوں کے سامنے تمہارے روزوں کی کوئی حیثیت نہ ہوگی۔ وہ یہ مجھ کر قرآن پڑھیں گے کہ وہ ان کے حق میں ہے حالانکہ وہ ان کے خلاف ججت ہوگا۔ نماز ان کے حلق سے نیج نہیں اترے گی اور وہ اسلام سے ایسے خارج ہول کے جیسے تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے۔ جولشکران کی سرکوبی کے لیے جا رہا ہوگا اگر وہ اس ثواب کو جان لے جس كا وعده الله تعالى نے ان كے نبى سُؤيئة كى زبان يركيا ہے تو وہ باقى اعمال کوچھوڑ کر اسی پر بھروسہ کر کے بیٹھ جائیں۔ان کی نشانی پیے ہے کہ ان میں ایک اییا آدمی ہوگا جس کے شانہ میں ہڈی نہیں ہوگی اور اس کے شانہ کا سرعورت کے بیتان کی طرح ہوگا جس پر سفید رنگ کے بال ہوں گے۔حضرت علی علی نے (اپنے لٹکر سے) فرمایا: تم معاویہ اور اہلِ شام کی طرف جاتے ہو مگر ان خوارج کو چھوڑ جاتے ہوتا کہ بہتمہارے پیھیے تمہاری اولا داور تمہارے اُموال کو ایذا دیں، بخدا! مجھے امید ہے کہ یہ وہی قوم ہے جس نے ناحق خون بہایا اور لوگوں کی چرا گاہوں لعنی اُموال کو لوٹ لیا،تم اللہ کا نام لے کر ان سے قال کے لیے روانہ ہو جاؤ۔

''سلمہ بن کہیل کہتے ہیں: پھر مجھ سے (اس کے راوی) زید بن وہب نے ایک ایک منزل کا تذکرہ کیا اور بیان کیا کہ جب ہم جاکر ان سے ملے تو ہمارا ایک بیل سے گزر ہوا، اس وقت خوارج کا سپہ سالارعبداللہ بن وہب راسی تھا، اس نے تھم دیا کہ اپنے نیزے پھینک دو اور تلواریں میان سے نکال لو کیونکہ مجھے خدشہ ہے کہ بیتم پر اس طرح حملہ کریں گے جس طرح یوم حروراء میں کیا تھا۔ چنانچہ وہ پھرے، انہوں نے اپنے نیزے پھینک دیے اور تلواریں سونت لیں، لوگوں نے ان پر اپنے نیزوں سے حملہ کیا اور بعض نے بعض کوقتل کرنا لیں، لوگوں نے ان پر اپنے نیزوں سے حملہ کیا اور بعض نے بعض کوقتل کرنا

شروع کر دیا، اس روز حضرت علی کے کشکر سے صرف دوآ دمی شہید ہوئے۔
حضرت علی کے فرمایا: ان میں اسی ناقص آ دمی کو تلاش کرو، انہوں نے اسے
وُھونڈ الیکن وہ نہ ملا۔ حضرت علی کے خود اٹھے اور وہاں گئے جہاں ان کی لاشیں
ایک دوسرے پر پڑی تھیں، آپ نے فرمایا: ان لاشوں کو اٹھاؤ۔ تو اس (علامت
والے مطلوب) شخص کو زمین پر لگا ہوا پایا۔ حضرت علی کے فرمایا: اللہ اکبر،
اللہ تعالی نے کے فرمایا اور اس کے رسول مٹھینے نے ہم تک صحیح احکام پہنچائے۔
عبیدہ سلمانی کھڑے ہوئے اور کہا: امیر المؤمنین! اس ذات کی قتم جس کے سوا
کوئی معبود نہیں ہے۔ کیا آپ نے خود حضور نبی اکرم مٹھینے سے مید صدیث سی
معبود نہیں ہے۔ اس نے حضرت علی کے حضرت علی کے سواکوئی
معبود نہیں ہے۔ اس نے حضرت علی کے حضرت علی کے سواکوئی
معبود نہیں ہے۔ اس نے حضرت علی کے حضرت علی کے سواکوئی

بعض روایات میں اس ناقص باز و والے شخص کی علامات بھی بیان کی گئی ہیں کہ وہ شخص سیاہ رنگ کا ہوگا اور اُس کا ہاتھ بحری کے تھن یا عورت کے بیتان کے سرکی طرح ہوگا۔ جب حضرت علی بن ابی طالب کی گروہِ خوارج کا قلع قمع کر چکے تو فرمایا: اس نشانی والے آدمی کو تلاش کرو۔ انہوں نے اسے ڈھونڈ اگر وہ نہ ملا، فرمایا: اس کو پھر جا کر تلاش کرو، بخدا نہ میں نے جھوٹ بولا ہے نہ جھے جھوٹ بتایا گیا ہے، یہ بات انہوں نے دو یا تین بار کہی ، حتی کہ لوگوں نے اسے ایک کھنڈر میں ڈھونڈ لیا اور اس کی لاش لا کر حضرت علی کے سامنے رکھ دی۔ اِس واقع کے راوی عبید اللہ کہتے ہیں: میں اس سارے معاملہ میں ان کے پاس موجود تھا اور حضرت علی کی گا قول ان خوارج کے بارے میں ہی تھا۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) ا- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٩٣٤، رقم: ٢٢٠١

٢- نسائي، السنن الكبرى، ٥: ١٢٠، رقم: ١٩٣٢ ٣- ابن حبان، الصحيح، ١٥: ٣٨٧، رقم: ١٩٣٩

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ١١١، رقم: ١٦٣٨

خوارج کا بیرحال دیگر کتب حدیث میں مزید تفصیلات کے ساتھ بیان ہوا ہے جے حضرت جندب ﷺ نے روایت کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

لما فارقت الخوارج عليًّا خرج في طلبهم وخرجنا معه، فانتهينا إلى عسكر القوم فإذا لهم دوي كدوي النحل من قراءة القرآن، و فيهم أصحاب الثفنات وأصحاب البرانس، فلما رأيتهم دخلني من ذلك شدة فتنحيت فركزت رمحى ونزلت عن فرسي ووضعت برنسي، فنشرت عليه درعي، وأخذت بمقود فرسي فقمت أصلي إلى رمحي وأنا أقول في صلاتي: اللَّهم إن كان قتال هؤلاء القوم، لك طاعة فإذن لي فيه، وإن كان معصية فأرنى براءتك فأنا كذلك إذا أقبل عليٌّ بن أبي طالب را على بغلة رسول الله سُنُّهُ يَتِمْ. فلما حاذاني قال: تعوذ بالله يا جندب، من شر الشك. فجئت أسعى إليه، ونزل، فقام يصلى إذا أقبل رجل على بو ذون يقرب به. فقال: يا أمير المؤمنين. قال: ما شأنك حاجة في القوم؟ قال: وما ذاك؟ قال: قد قطعو النهر، فذهبوا، قلت: الله أكبر. فقال عليُّ: ما قطعوه، ثم جاء آخر يستحضر بفرسه. فقال: يا أمير المومنين. قال: ما تشاء؟ قال: ألك حاجة في القوم؟ قال وما ذاك؟ قال: قد قطعوا النهر. فقال عليٌّ: ما قطعوه ولا يقطعوه، وليقتلن دونه عهد من الله ورسوله التُمْ يَتِهِ. ثم ركب، فقال لي: يا جندب! أما أنا فأبعث إليهم رجلا يقرأ المصحف، يدعو إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم، فلا يقبل علينا بوجه حتى ير شقوه بالنبل، يا جندب، أما أنه لا يقتل منا عشرة و لا ينجو منهم عشرة. ثم قال: من يأخذ هذا المصحف فيمشي به إلى هؤلاء القوم فيدعوهم إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم وهو مقتول وله الجنة فلم يجبه إلا شاب من بني عامر بن صعصعة. فقال له علي: خذ. فأخذ المصحف، فقال: أما إنك مقتول، ولست تقبل علينا بوجهك حتى يرشقوك بالنبل. فخرج الشاب يمشي بالمصحف إلى القوم، فلما دنا منهم حيث سمعوا القتال قبل أن يرجع فرماه إنسان، فأقبل علينا بوجه، فقعد فقال علييً: دونكم القوم. قال جندب: فقتلت بكفي هذه ثمانية قبل أن أصلي الظهر وما قتل منا عشرة ولا نجا منهم عشرة. (۱)

''جب خوارج علیحدہ ہو گئے تو حضرت علی کان کی تلاش میں نکلے اور ہم بھی ساتھ تھے۔ جب ہم ان کے اشکر کے قریب پنچے تو قرآن شریف پڑھنے کا ایک شور سنائی دیا۔ ان خوارج کی یہ حالت تھی کہ ان کی پیشانیوں پر سجدوں کے نشانات نمایاں تھے۔ وہ ٹو پیاں اوڑھے ہوئے کمال درجہ کے زاہد و عابد نظر آرہے تھے۔ ان کا یہ حال دکھ کر تو ان سے قبال جھ پر نہایت شاق ہوا۔ میں اپنے گھوڑے سے اُترا اور الگ ہو کر اپنا نیزہ زمین میں گاڑ دیا اور اپنی ٹو پی اس پر رکھ دی اور زِرہ لڑکا دی۔ پھر میں نے گھوڑے کی لگام پکڑی اور نیزہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنا شروع کر دی اور میں نماز کے دوران میں دل میں کہ رہا جائے اور میں خان جائے اور میں خان جائے اور میں جائے اور میں خان دی۔ جو جھے اجازت مل جائے اور میں خان دی جو جھے اجازت مل جائے اور

<sup>(</sup>١) ١- طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ٢٢٧، رقم: ٥١٥٠

۲- سپيشمي، مجمع الزوائد، ۴: ۲۲۷

۳۔ عسقلانی، فتح الباری، ۱۲:۲۹۲

٣- شوكاني، نيل الأوطار، 2: ٣٣٩

اگر معصیت ہے تو مجھے اس رائے پر اطلاع ہو۔'' ہنوز اس دعا سے فارغ نہ ہوا تھا کہ حضرت علی ﷺ میرے یاس آئے اور کہا: اے جندب! شک کے شرسے پناہ مانگو۔ میں یہ سنتے ہی ان کی طرف دوڑا تو وہ اتر کرنماز بڑھنے لگے۔اتنے ميں ايك شخص گھوڑا دوڑا تا ہوا آيا اور كہا: يا امير المومنين! كيا آپ كوان لوگوں سے جنگ کی ضرورت ہے؟ آپ نے فرمایا: کیا بات ہے؟ اُس نے کہا: وہ سب نہر عبور کر کے یار چلے گئے ہیں، اب ان کا تعاقب مشکل ہے۔ آ یا نے فرمایا: نہیں، وہ پارنہیں گئے اور نہ ہی جائیں گے۔ جوان کے مقابلے میں مارا جائے گا، اللہ اور اُس کے رسول مٹھنیہ کا اس کے لیے جنت کا وعدہ ہے۔ پھر آب سوار ہوئے اور مجھے فرمایا: اے جندب! میں ان کی طرف آ دمی جیجوں گا جو انہیں قرآنی احکام بڑھ کر سنائے گا اور انہیں کتاب اللہ اور سنت رسول مٹھیتھ کی دعوت دے گا۔ وہ رُخ نہیں پھیرے گاحتی کہ وہ لوگ اس کو تیروں کی باڑ پر رکھ لیں گے۔اے جندب! ہمارے دیں شہید نہیں ہوں گے اور ان کے دیں آ دمی نہیں بھیں گے۔ پھر فرمایا: کوئی ہے جو پیمصحف (قرآن) اس قوم کی طرف لے جائے اور ان کو اللہ کی کتاب اور حضور نبی اکرم مٹیکیٹم کی سنت کی طرف بلائے، وہ مارا جائے گا اور اس کے لیے جنت ہوگی۔ بنی عامر کے ایک جوان کے سواکسی نے جواب نہ دیا۔ آپ نے اسے فرمایا: یہ مصحف لے جاؤ! اب تم لوٹ کر نہیں آ ؤگے، وہ تمہیں تیروں کی باڑیر رکھ کیں گے۔ وہ جوان قرآن لے کران کی طرف روانہ ہوا اور جب الیمی جگه پہنچا جہاں سے ان کی آ واز سن سکتا تھا تو وہ اسے دیکھ کر کھڑے ہو گئے اور تیر چلانے شروع کر دیے، ایک تیر جوان کو لگا اور وہ بیٹھ گیا۔حضرت علی ﷺ نے اینے آ دمیوں سے فر مایا: اب تم بھی حملہ کردو۔حضرت جندب کھفرماتے ہیں: میں نے نماز ظہر تک ان کے آٹھ ساتھی قتل کر ڈالے۔ (جیسا کہ حضرت علی ﷺ نے فرمایا تھا وییا ہی ہوا) ہمارے دس آ دمی شہید نہ ہوئے اور ان کے دس آ دمی نہ <u>ی</u>جے''

حضرت جندب کے برخوارج کی ظاہری پارسائی، ان کی دین داری اورعبادت و ریاضت کا بہت اثر تھا باوجود میکہ وہ تمام علامات ان میں موجود تھیں جو حضرت علی کے نے بیان فرمائی تھیں اور ساری پیشین گوئیاں بھی صحیح ثابت ہوئی تھیں مگر ان کی وضع قطع اور پر ہیزگاری دکھے کر پھر بھی دل ڈرتا تھا کہ کہیں ان کے ہاتھ سے حق پرست لوگ قتل نہ ہو جائیں۔

مسند أحمد بن حنبل، السنن الكبوى للنسائى اور ديگر كتب مين طارق بن زيادكا بيان ہے:

خَرَجُنَا مَعَ عَلِي ﷺ إِلَى الْحَوَارِجِ فَقَتَلَهُمْ، ثُمَّ قَالَ: انْظُرُوا فَإِنَّ نَبِيَّ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الرَّمِيَّةِ، سِيمَا هُمُ أَنَّ يَخُرُجُونَ مِنَ الْحَقِّ لاَ يُجَاوِزُ حَلْقَهُمُ، يَحُرُجُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَا هُمُ أَنَّ فِي يَخُرُجُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَا هُمُ أَنَّ فِي يَخِرُجُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَا هُمُ أَنَّ فِي يَدِهِ شَعَرَاتٌ سُودٌ، إِنُ كَانَ هُوَ فَقَدُ قَتَلْتُمُ خَيرَ النَّاسِ. فَبَكَيْنَا فَقَدُ قَتَلْتُمُ خَيرَ النَّاسِ. فَبَكَيْنَا ثُمُ قَلَدُ قَتَلْتُمُ خَيرَ النَّاسِ. فَبَكَيْنَا ثُمُ قَلَدُ قَتَلْتُمُ خَيرَ النَّاسِ. فَبَكَيْنَا ثُمُ خَدَرَ وَنَا سُجُودًا وَخَرَّ عَلَيْ اللَّهُ مَعَرَانًا سُجُودًا وَخَرَّ عَلِيْ هُ مَعَنَا. (١)

''ہم حضرت علی ﷺ کے ساتھ خوارج کی طرف (ان سے جنگ کے لیے) نکلے۔ حضرت علی ﷺ نے ان کا خاتمہ کیا، پھر فرمایا: دیکھو بے شک حضور نبی اکرم سائی ﷺ نے فرمایا: عنقریب ایسے لوگ نکلیں گے کہ حق کی بات کریں گے

<sup>(</sup>۱) ۱- نسائي، السنن الكبرى، ۵: ۱۲۱، رقم: ۸۵۲۲ ۲- أحمد بن حنبل، المسند، ۱: ۷- ۱، رقم: ۸۳۸

٣- أحمد بن حنبل، فضائل الصحابة، ٢: ١٢١٣، رقم: ٢٢٣١

۳- خطیب بغدادی، تاریخ بغداد، ۱۳ : ۳۲۲، رقم: ۲۲۸۹

۵ـ مروزي، تعظيم قدر الصلاة، ١: ٢٥٦، رقم: ٢٣٧

لیکن وہ ان کے حلق سے ینچ نہیں اترے گی، وہ حق سے یول نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ ان کی علامت یہ ہے کہ ان میں ایک شخص سیاہ فام ہوگا جس کا ہاتھ ناقص اور اس پر سیاہ بال ہوں گے۔ اس کو ڈھونڈو۔ اگر وہ شخص ان میں ہے تو سمجھ جاؤ کہ تم نے برترین لوگوں کو مارا اور اگر وہ نہ ملا تو سمجھ لو کہ تم نے بہترین لوگوں کو قتل کرڈالا۔ یہن کر ہمیں سخت پریشانی ہوئی اور جم رونے گے۔ آپ نے فرمایا: ڈھونڈو تو سہی۔ جب خوب تلاش کی گئی تو اس شخص کی لاش مل گئی۔ تمام اہل کشکر سجدہ شکر میں گر گئے اور حضرت علی کھے نے بھی ہمارے ساتھ سجدہ شکر ادا کیا۔'

### ۲۔خوارج کے عقائد ونظریات

اب تک کی گئی بحث سے واضح ہو گیا کہ بعض اوقات معاشرے میں ایسا کج فہم اور تگ نظر طبقہ بھی پیدا ہوجاتا ہے، جو بالکل نادان، دینی حکمت و بصیرت اور اس کے نقاضوں سے مکمل طور پر نا آشنا ہوتا ہے۔ وہ ظاہری طور پر صالح اَعمال کی تخی سے پابندی کرتا ہے جس کے باعث وہ اس گھنڈ میں مبتلا ہوجاتا ہے کہ وہ پکا مسلمان اور دین کا پاسبان ہے اور اسے اللہ کے مقرب ہونے کا درجہ حاصل ہے، اس کے سوا باقی سب کفر و شرک میں مبتلا اور خدا کے نافر مان ہیں۔ اس لئے اس کا حق بنا ہے کہ وہ برورِ بازو دوسروں کو بھی راہِ راست پر لائے، وہ گروہ اُدہ کے اِلی سَبینلِ دَبِّکَ بِالْحِکُمَةِ (۱) (اپنی دوسروں کو بھی راہِ راست پر لائے، وہ گروہ اُدہ کے اللی سَبینلِ دَبِّکَ بِالْحِکُمَةِ (۱) (دین میں کوئی رب کی راہ کی طرف حکمت کے ساتھ بلائے) اور لَآ اِکُوراَه فِی اللّٰدِیُنِ (۲) (دین میں کوئی زبردی نہیں) کو بالکل بھول جاتا ہے۔ شیطان اس کے ذہن میں ڈال دیتا ہے کہ وہ سب زبردی نہیں) کو بالکل بھول جاتا ہے۔ شیطان اس کے ذہن میں دوسرے لوگ مسلمان ہی اختیاب سے افضل و اعلی اور سیا مسلمان ہے کہ دوسرے لوگوں کو بھی اپنا ہم خیال بنائے۔ یہی وہ موٹ نہیں۔ اس لئے اس کاحق بنتا ہے کہ دوسرے لوگوں کو بھی اپنا ہم خیال بنائے۔ یہی وہ موٹ

<sup>(</sup>١) النحل، ١٢٥: ١٢٥

<sup>(</sup>٢) البقرة، ٢: ٢٥٢

**€** ۳∠∧ **﴾** 

ہے جہاں پر شیطان ان کو اپنے ڈھب پر لے آتا ہے اور ان کے ذہن میں یہ فاسد خیال ڈال دیتا ہے کہ تم جیسا کوئی نہیں۔ تم ان ہے عمل مسلمانوں کو اپنے طریق پر لانے یا آئییں ختم کرنے کے لیے ان کے ساتھ جو چاہے سلوک کرو، خوں ریزی اور دہشت گردی کرو، مال و متاع لوٹو، تمہیں کوئی گناہ نہیں ہوگا، تم جو پچھ کروگے سب جہاد ہوگا۔ ان ہی کے بارے میں قرآن مجید نے فرمایا ہے کہ اللہ کے ہاں یہ خسارہ پانے والا گروہ ہوگا، مگر وہ خود کو بڑا نیکوکار سمجھے گا اور اس گھمنڈ میں مبتلا ہوگا کہ وہ بڑی خیر پھیلا رہا ہے۔(۱)

ا۔ خوارج کے باطل عقائد و مزعومات کے بارے میں امام شہرستانی (م ۵۴۸ھ) المملل والنحل میں کھتے ہیں:

كبار فرق الخوارج ستة: الأزارقة والنجدات والعجارة والثعالبة والإباضية والصفرية والباقون فروعهم، ويرون الخروج على الإمام إذا خالف السنة حقا واجبا. ..... هم الذين خرجوا على أمير المؤمنين علي على حين جرى أمر الحكمين واجتمعوا بحروراء من ناحية الكوفة ورئيسهم عبد الله بن الكواء وعتاب بن الأعور وعبد الله بن وهب الراسبي وعروة بن جرير ويزيد بن

<sup>(</sup>١) قُلُ هَلُ نُنبِّئُكُمُ بِالْآخُسَرِيُنَ اَعُمَالًا۞ الََّذِيْنَ ضَلَّ سَعُيُهُمُ فِي الْحَيوْةِ اللَّهُنيَا وَهُمُ يَحْسَبُونَ النَّهُمُ يُحُسِنُونَ صُنُعًا۞ (١)

<sup>&#</sup>x27;' فرما دیجے: کیا ہم تہمیں ایسے لوگوں سے خبردار کر دیں جو اعمال کے حساب سے سخت خسارہ پانے والے ہیں میں یہ وہ لوگ ہیں جن کی ساری جد و جہد دنیا کی زندگی میں ہی برباد ہوگئ اور وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ ہم بڑے اچھے کام انجام دے رہے ہیں 0''

عاصم المحاربى وحرقوص بن زهير البجلى المعروف بذى الثدية وكانوا يومئذ فى اثنى عشر ألف رجل أهل صلاة وصيام أعنى يوم النهروان. ..... وهم الذين أولهم ذو الخويصرة وآخرهم ذو الثدية. (۱)

''خوارج کے بڑے بڑے گروہ چھ ہیں: ازارقہ، نجدات، عجارہ، ثعالبہ، اباضیہ، صفریہ اور بقیہ خوارج ان کی فروع ہیں (اس طرح ان کے کل فرقے ہیں بن جاتے ہیں) اور جب کوئی حکومت، سنت کی مخالفت کرے تو یہ اس کے مقابلہ میں بغاوت کو واجب سمجھتے ہیں۔ ۔۔۔۔۔ یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے آمیر المونین حضرت علی کھی کے مقابلہ میں اس وقت بغاوت کی جب تحکیم (arbitration؛ نالثی) کا حکم جاری ہوا تھا، اور جو لوگ حروراء کے مقام پر کوفہ کی ایک جانب جمع ہو گئے تھے۔ ان کے بانیان عبداللہ بن الکواء، عماب بن الاعور، عبداللہ بن وجب راسی، عروہ بن جریر، پزید بن عاصم محاربی، حرقوص بن زہیر بکی المعروف بہذو والثہ یہ تھے۔ اُس وقت لیمی نہروان کی جمگ کے وقت ان کی تعداد بارہ ہزارتھی اور یہ صوم و صلاۃ کے بہت پابند تھے۔ ۔۔۔۔۔ اور یہ وہی لوگ ہیں جن کا پہلا شخص ذوالخویھرہ اور (پہلے منظم ظہور میں) آخری ذوالٹہ یہ ہے۔''

**ا**۔ حافظ ابن حجر عسقلانی فتح الباری میں فرماتے ہیں:

وقال القاضى أبو بكر بن العربى: الخوارج صنفان أحدهما يزعم أن عثمان وعليا وأصحاب الجمل وصفين وكل من رضى بالتحكيم كفار والآخر يزعم أن كل من أتى كبيرة فهو كافر مخلد فى النار أبدا، وزاد نجدة على معتقد الخوارج أن من لم

<sup>(</sup>١) شهرستاني، الملل والنحل: ١١٥

يخرج ويحارب المسلمين فهو كافر، ولو اعتقد معتقدهم. (١)

"قاضی ابو بکر بن عربی نے فرمایا: خوارج کی دوقشمیں ہیں۔ جن میں سے ایک گروہ یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ حضرت عثان غنی، حضرت علی المرتضی، جنگ جمل و صفین میں حصہ لینے والے تمام لوگ اور ہر وہ شخص جو تحکیم (arbitration) ہوا، سب کافر ہیں۔ اور دوسرا گروہ یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ جس شخص نے گناہ کبیرہ کا ارتکاب کیا وہ کافر ہے جو ہمیشہ دوزخ میں رہے گا۔ اور (بمامہ کے خارجی لیڈر) نجدہ بن عامر نے خوارج کے ان مذکورہ بالا عقائد پر اضافہ کرتے ہوئے کہا کہ جو شخص امتِ مسلمہ کے خلاف بعاوت اور ان (خوارج) کے ساتھ مل کرمسلح جنگ نہ کرے تو وہ بھی کافر ہے اگر چہ وہ ان خوارج جیسے عقائد ہی رکھتا ہو۔"

سار خوارج کے کفریہ عقائد اور مسلمانوں کے خلاف ان کے انتہاء پیندانہ، ظالمانہ اور متعصّبانہ رویے کو بیان کرتے ہوئے علامہ ابن تیمیہ نے لکھا ہے:

فكانوا كما نعتهم النبي المُنْيَالِمُ: "يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان" (٢) وكفروا على بن أبي طالب وعثمان بن عفان ومن

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۲۸۵، ۲۸۵

<sup>(</sup>۲) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب الأنبیاء، باب قصة یأجوج ومأجوج، ۳: ۱۲۱۹، رقم: ۳۱۲۱،

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكواة، باب إعطاء المؤلفة، ٢: ١ ٢٠٠، رقم: ١٠١٣

٣- ابو داود، السنن،٣: ٣٢٣، رقم: ٢٧٦٣

٣- نسائي، السنن، ٥: ١٨، رقم: ٢٥٧٨

<sup>4-</sup> أحمد بن حنيل، المسند، ٣: ٢٨، رقم: ٢٢٢١

والاهما. وقتلوا علي بن أبي طالب مستحلين لقتله. قتله عبد الرحمن بن ملجم المرادي منهم، وكان هو وغيره من الخوارج مجتهدين في العبادة، لكن كانوا جهالاً فارقوا السنة والجماعة: فقال هؤلاء: ما الناس إلا مؤمن أو كافر؛ والمؤمن من فعل جميع الواجبات وترك جميع المحرمات: فمن لم يكن كذلك فهو كافر: مخلد في النار. ثم جعلوا كل من خالف قولهم كذلك. فقالوا: ان عثمان وعلياً ونحوهما حكموا بغير ما أنزل الله، وظلموا فصاروا كفاراً. (۱)

''خوارج ایسے لوگ تھے جن کی صفت حضور نبی اکرم سے آئے نے یہ بیان کی تھی کہ''فوہ اہلِ اسلام سے لڑیں گے اور بت پرستوں سے سلح رکھیں گے۔'' انہوں نے حضرت علی بن ابی طالب کھی، حضرت عثمان بن عفان کھ اور اُن کا ساتھ دینے والوں کی تکفیر کی اور حضرت علی کھی کے خون کو مباح قرار دیتے ہوئے انہیں شہید کیا۔ چنا نچہ حضرت علی کھی کو عبد الرحمٰن بن ملجم المرادی نے شہید کیا جو کہ خارجیوں میں سے تھا۔ یہ اور اِس کے علاوہ دیگر خوارج بہت عبادت گذار جو کہ خارجیوں میں سے تھا۔ یہ اور اِس کے علاوہ دیگر خوارج بہت عبادت گذار جھے کیکن حقیقت میں وہ حکمت دین سے نابلد سے کیوں کہ انہوں نے سنت اور جماعت کو چھوڑ دیا تھا۔ ان کے عقیدے کے مطابق اِنسان مؤمن ہوگا یا کافر۔ جماعت کو چھوڑ دیا تھا۔ ان کے عقیدے کے مطابق اِنسان مؤمن ہوگا یا کافر۔ کو ترک کرے۔ جو ایسا نہیں کرتا وہ کافر اور دائی جہنمی ہے۔ پھر انہوں نے ہر کو ترک کرے۔ جو ایسا نہیں کرتا وہ کافر اور دائی جہنمی ہے۔ پھر انہوں نے ہر کو ترک کرے۔ جو ایسا نہیں کرتا وہ کافر اور دائی جہنمی ہے۔ پھر انہوں نے ہر کو تلفت کی۔ انہوں نے کہا کہ حضرت عثمان کھی، حضرت علی کے ان کی باتوں کی طرف خلاف حکومت کی ہے اور وہ دیگر لوگوں نے اللہ تعالی کے خلاف حکومت کی ہے اور وہ دیگر لوگوں نے اللہ تعالی کے خلاف حکومت کی ہے اور وہ دیگر لوگوں نے اللہ تعالی کے خلاف حکومت کی ہے اور وہ

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیه، مجموع فتاوی، ۷: ۱ ۲۸



ظلم کا اِرتکاب کرتے رہے۔ پس بیسارے کا فر ہو گئے ہیں۔ (نعوذ بالله)"

اگرخوارج کے عقائد اور ان کی خصوصیات کا بغور مطالعہ کیا جائے تو یہ ثابت ہوگا کہ خوارج نے نہصرف سنتِ نبوی مٹھی ہے بغاوت کی بلکہ مسلمانوں کا خون بہانا بھی جائز قرار دے دیا۔ علامہ ابنِ تیمیہ خوارج کی معروف ومشہور خصوصیات بیان کرتے ہوئے مزید کی صعرف بیں:

ولهم خاصتان مشهورتان فارقوا بهما جماعة المسلمين وأثمتهم: أحدهما: خروجهم عن السنة، وجعلهم ما ليس بسيئة سيئة، أو ما ليس بحسنة حسنة.

الفرق الثانى فى الخوارج وأهل البدع: إنهم يكفرون بالذنوب والسيئات. ويترتب على تكفيرهم بالذنوب استحلال دماء المسلمين وأموالهم وإن دار الإسلام دار حرب ودارهم هي دار الإيمان. (1)

"خوارج میں دو بدعات ایس بیں جوان ہی کا خاصہ بیں اور جن کی آڑ لے کر انہوں نے اہلِ اسلام اور اسلامی ریاست کا ساتھ چھوڑا: ایک بید کہ انہوں نے سنت سے انحراف کیا؛ دوسری بید کہ "امور حسنہ" کو"امور سید" ور"امور سید" کو"امور حسنہ" بنا دیا۔

'' خوارج اور اہلِ بدعت میں دوسرا گروہ وہ ہے جو گناہوں اور معصیتوں پر بھی لوگوں کو کافر قرار دیتا ہے اور اس بنا پر بید مسلمانوں کا خون بہانا اور ان کے اموال لوٹنا مباح جانتا ہے۔ وہ بیب بھی کہتے ہیں کہ دار الاسلام، دار الحرب ہے ادر صرف ان کے اپنے گھر ہی دار الایمان ہیں۔''

<sup>(</sup>١) ابن تيميه، مجموع فتاوي، ٩ ١: ٧٢، ٣٧

۷۔ خوارج کا ایک نام حروریہ بھی ہے کیوں کہ دہشت گردوں کا پہلا گروہ عہدِ علوی میں حروراء کے مقام پرخوارج کے نام سے منظر عام پر آیا تھا۔ چنانچہ علامہ شبیر احمد عثمانی فتح الملهم میں لکھتے ہیں:

قوله سين الحروريّة الغ: هم الخوارج، جمع خارجة، أي طائفة، وهم قوم مبتدعون سُمّوا بذلك، لخروجهم عن الدين، وخروجهم على خيار المسلمين، وأصل ذلك أنّ بعض أهل العراق أنكروا سيرة بعض أقارب عثمان، فطعنوا على عثمان بذلك، وكان يقال لهم: القُرّاء، لشدّة اجتهادهم في التلاوة والعبادة، إلّا أنهم كانوا يتأوّلون القرآن على غير المراد منه، ويستبدُّون برأيهم، ويتنطعون في الزهد والخشوع و غير ذلك، فلمّا قتل عثمان قاتلوا مع علي من واعتقدوا كفر عثمان ومن تابعه، واعتقدوا إمامة على في وكفر من قاتله من أهل الجمل. (فانكروا التحكيم، فتركوه بصفين وصاروا خوارج). (۱)

"آپ سائی کے کا قول عن الحروریة میں حروریہ سے مرادخوارج ہیں اورخوارج کا قول عن الحروریة میں حروریہ سے مرادخوارج ہیں جنہیں یہ نام ان خارجة کی جمع ہے جس کا مطلب ہے" گروہ" یہ بدعتی لوگ ہیں جنہیں یہ نام ان کے دین سے خارج ہونے اور نیکوکار مسلمانوں کے خلاف جنگ کرنے کی وجہ سے دیا گیا۔ اس واقعہ کی اصل یہ ہے کہ بعض اہل عراق نے حضرت عثمان کے لعض قرابت داروں کے کردار پر اعتراض کیا اور اس وجہ سے حضرت عثمان کی کو بھی برا بھلا کہا، ان خارجیوں کو ان کی تلاوت اور عبادت میں سخت ریاضت کی وجہ سے" قراء" کہا جاتا تھا، مگر اس کے ساتھ ساتھ وہ قرآن کی من مانی

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٨

**€ ٣٨٣** ﴾

تاویلیں کرتے تھے، اپنی رائے کو حتمی سمجھتے تھے اور زہد و خشوع وغیرہ میں غلو سے کام لیتے تھے۔ پھر جب حضرت عثمان شہید ہوئے تو انہوں نے حضرت علی ملی ہے کے ساتھ مل کر قبال کیا اور حضرت عثمان شہ اور ان کے پیروکاروں کے کفر کا عقیدہ بنا لیا، اور حضرت علی کی حکومت کو مانا اور اہلِ جمل میں سے جن لوگوں نے آپ کے ساتھ لڑائی کی ان کو کافر قرار دیا۔ (پھر انہوں نے جن لوگوں نے آپ کے ساتھ لڑائی کی ان کو کافر قرار دیا۔ (پھر انہوں نے تکیم (peaceful settlement of dispute) کا انکار کیا اور صفین کے مقام پر حضرت علی کی کا ساتھ چھوڑ دیا اور خوارج قرار پائے کے۔''

#### وه مزيد لکھتے ہيں:

وهم ثمانية آلاف. وقيل: كانوا أكثر من عشرة آلاف. ..... فتنادوا من جوانب المسجد: لا حكم إلّا لله، فقال: كلمة حق يراد بها باطل، فقال لهم: لكم علينا ثلاثة: أن لا نمنعكم من المساجد، ولا من رزقكم من الفيء، ولا نبدؤكم بقتال ما لم تحدثوا فساداً، وخرجوا شيئاً بعد شيء إلى أن اجتمعوا بالمدائن، ..... فأصرُّوا على الامتناع حتى يشهد على نفسه بالكفر لرضاه بالتحكيم .....، ثم اجتمعوا على أن من لا يعتقد معتقدهم يكفر ويباح دمه وماله وأهله، ..... فقتلوا من اجتاز بهم من المسلمين. (۱)

''ان کی تعداد آٹھ ہزارتھی - اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ دس ہزار سے زیادہ تھی۔ (حضرت علی ﷺ جب خطاب فرما رہے تھے) تو انہوں نے مسجد کے ایک کونے

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٨

سے نعرہ لگایا: لاحکم إلا لله۔ تو آپ الله نے فرمایا: بات تو حق ہے گراس کا مقصود باطل ہے۔ پھر آپ نے انہیں فرمایا: تہماری تین باتیں ہم اپنے ذہ واجب کرتے ہیں: ایک یہ ہم تہمہیں مساجد سے نہیں روکیں گے۔ اور (تیرا) دوسرا) نہ ہی مال غنیمت میں سے تہمارے رزق کو روکیں گے۔ اور (تیرا) ہم تہمارے ساتھ جنگ میں پہل نہیں کریں گے جب تک کہتم فساد انگیزی ک مرتکب نہ ہوئے۔ پھر وہ تھوڑے تھوڑے نکلتے رہے یہاں تک کہ مدائن میں جمح ہوگئے۔ پھر وہ اپنی ہٹ دھری پر ڈٹے رہے (اور یہ شرط رکھی) کہ حضرت علی کھوگئے۔ پھر وہ اپنی ہٹ دھری پر ڈٹے رہے (اور یہ شرط رکھی) کہ حضرت علی میں ہوئے۔ پھر وہ اپنی ہٹ دھری پر ڈٹے رہے (اور یہ شرط رکھی) کہ حضرت علی میں ہوئے کی وجہ سے اپنے کافر ہونے کا اقرار کریں (نعوذ باللہ)۔ پھر وہ تمام خوارج اس بات پر متفق ہوئے کہ جوکوئی بھی ان کا عقیدہ نہ رکھے وہ کافر ہونے کہ جوکوئی بھی ان کا عقیدہ نہ رکھے وہ کافر سے اور اہل وعیال مباح اور حلال ہیں۔ پھر جو مسلمان بھی ان کے قریب سے گزرتا اسے قتل کر دیتے۔''

اس کے بعد علامہ شبیر احمد عثمانی مزید بیان کرتے ہیں:

فهذا ملخّص أوّل أمرهم، فكانوا مختفين في خلافة على الله حتى كان منهم عبد الرحمن بن ملجم الذي قتل عليًا الله بعد أن دخل علي في صلاة الصبح. ..... فظهر الخوارج حينئذ بالعراق مع نافع بن الأزرق، وباليمامة مع نجدة بن عامر، وزاد نجدة على معتقد الخوارج أن من لم يخرج ويحارب المسلمين فهو كافر، ولو اعتقد معتقدهم. ..... وكفروا من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إن كان قادراً، وإن لم يكن قادراً فقد ارتكب كبيرة، وحكم مرتكب الكبيرة عندهم حكم الكافر. قال أبو

منصور البغدادي في "المقالات": عدة فرق الخوارج عشرون فرقة. (١)

''یہ ان کے آغاز کا خلاصہ ہے۔ پس یہ لوگ حضرت علی کی خلافت میں روپش ہوگئے تھے یہاں تک کہ ان میں سے عبدالرحمٰن بن مجم نے حضرت علی کو اُس وقت شہید کردیا جب آپ کے ساتھ عراق میں اور کیامہ میں نجدہ بن اس وقت خوارج نافع بن ازرق کے ساتھ عراق میں اور کیامہ میں نجدہ بن عامر کے ساتھ ظاہر ہوگئے۔ اور نجدہ نے خوارج کے عقیدہ میں یہ اضافہ بھی کیا کہ جو شخص (مسلمانوں کی جماعت سے) بغاوت نہ کرے اور مسلمان کے ساتھ جنگ نہ کرے وہ بھی کافر ہے اگر چہ وہ خوارج کا عقیدہ بھی مانتا ہو۔ ۔۔۔۔۔ انہوں نے قدرت کے باوجود امر بالمعروف اور نہی عن المئر کے تارک کو کافر قرار دیا اور اگر وہ اس پر قادر نہ ہوتو وہ گناہ کیرہ کا مرتکب ہے؛ اور گناہ کیرہ کے مرتکب کا عظم بھی ان کے نزدیک کافر کا ہے۔ ابو منصور بغدادی نے درالہ من خوارج کے فرقوں کی تعداد ہیں بتائی ہے۔''

### ۷۔ خوارج کی زہنی کیفیت اور نفسیات

امام ابن اثیر''الکامل فی التاریخ'' میں خوارج کے منظم ہونے، دین کے نام پرلوگوں کو جمع کرنے، صحابہ کرام و تابعین عظام کو برعتی اور کافر ومشرک قرار دینے اور اپنے آپ کو ہی حق پر سجھتے ہوئے مسلم علاقوں پر بزور شمشیر قبضہ کرنے کا ذکر کرتے ہوئے کھتے ہیں:

ثم إن الخوارج لقى بعضهم بعضاً واجتمعوا فى منزل عبد الله بن وهب الراسبي، فخطبهم فزهدهم فى الدنيا وأمرهم بالأمر

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٩

بالمعروف والنهى عن المنكر، ثم قال: اخرجوا بنا من هذه القرية الظالم أهلها إلى بعض كور الجبال أو إلى بعض هذه المدائن منكرين لهذه البدع المضلة. ثم اجتمعوا في منزل شريح بن أوفى العبسى، فقال ابن وهب: اشخصوا بنا إلى بلدة نجتمع فيها لإنفاذ حكم الله فإنكم أهل الحق. قال شريح: نخرج إلى المدائن فننزلها ونأخذها بأبوابها ونخرج منها سكانها. (1)

" پھر خوارج ایک دوسرے کے ساتھ ملتے گئے اور وہ عبد اللہ بن وہب راسی کے گھر میں جمع ہوئے تو اس نے انہیں خطبہ دیا اور انہیں دنیا سے بے رغبتی کی تلقین کی۔ انہیں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا حکم دیا۔ پھر اس نے کہا: اس لبتی ۔ جس کے رہنے والے لوگ ظالم ہیں ۔ سے الگ تصلگ کسی پہاڑی علاقے یا ان شہرول میں سے کسی ایسے شہر کی طرف نکل چلو جس کے رہنے والے ان گراہ کن برعتوں کو مستر دکرتے ہوں۔ پھر وہ شریح بن اوفی عبسی کے گھر جمع ہوئے تو وہاں ابن وہب نے کہا: ہمارے ساتھ ایسے شہر کی طرف نکل چلو جہاں ہم حکم اللی کو نافذ کرنے کے لئے جمع ہو جا کیں کیونکہ تم ہی اہل حق چو جہاں ہم حکم اللی کو نافذ کرنے کے لئے جمع ہو جا کیں کیونکہ تم ہی اہل حق ہو۔ شریح نے کہا: ہمارے ساتھ ایسے شہر کی طرف نکل وہاں جا کر پڑاؤ ڈالیں گے و۔ شریح نے کہا: ہم مدائن کی طرف نکلتے ہیں ہم وہاں جا کر پڑاؤ ڈالیں گے اور اس شہر پر قبضہ کر کے اس کے رہنے والوں کو وہاں سے نکال دیں گے۔ "

آ گے چل کر امام ابن اثیر اس خط کا ذکر کرتے ہیں کہ جومنظم ہو کر مسلح گروہ تشکیل دینے کے بعد خوارج نے حضرت علی کی طرف تحریر کیا، جس کا ذِکر گذشتہ صفحات میں ''عہدعلوی میں خوارج کاعملی ظہور'' کے تحت ہو چکا ہے۔

امام ابن الاثیر نے خوارج کی اسی ذہنی کیفیت اور دہشت گردی و بربریت کو

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٣١٣، ٢١٣



واضح کرنے کے لیے چند واقعات بیان کیے ہیں:

ا۔ خوارج نے حضرت عبد اللہ بن خباب اور ان کی زوجہ کو حضرت عثمان اور حضرت علی اور ان کی زوجہ کو حضرت عثمان اور حضرت علی کو کافر نہ کہنے پر ذرج کر دیا۔ امام طبری، امام ابن الاثیر اور حافظ ابن کثیر روایت کرتے ہیں:

فأضجعوه، فذبحوه، فسال دمه في الماء، وأقبلوا إلى المرأة. فقالت: أنا امرأة، ألا تتقون الله؟ فبقروا بطنها، وقتلوا ثلاث نسوة من طئ. (1)

''لیس خوارج نے حضرت عبد اللہ بن خباب کو چت لٹا کر ذیج کر دیا۔ آپ کا خون پائی میں بہ گیا تو وہ آپ کی زوجہ کی طرف بڑھے۔ انہوں نے خوارج سے کہا: میں عورت ہوں، کیا تم (میرے معاطع میں) اللہ سے نہیں ڈرتے؟ (لیکن ان پر کوئی اثر نہ ہوا اور) اُنہوں نے ان کا پیٹ چاک کر ڈالا اور (ان سے ہمدردی جمانے پر) قبیلہ طے کی تین خواتین کو بھی قتل کر ڈالا۔''

اللہ بن خباب کی شہادت کی خبر کپنجی تو جب حضرت عبد اللہ بن خباب کی شہادت کی خبر کپنجی تو آپ نے حضرت حارث بن مُرہ العبدی کوخوارج کے پاس دریافت ِ آحوال کے لیے جیجا کہ معلوم کریں کیا ماجرا ہے؟ جب وہ خوارج کے پاس پنچے اور حضرت عبد اللہ کو شہید کرنے کا سبب یو چھا تو خوارج نے انہیں بھی شہید کر دیا۔ (۲)

**م۔** حافظ ابن کثیر البدایة و النهایة میں کھتے ہیں کہ خوارج نے اِس واقعے کے بعد

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٢١٩ ٢- طبري، تاريخ الأمم والملوك، ٣: ١١٩

٣- ابن كثير، البداية والنهاية، ٤: ٢٨٨

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ١١٩

#### حضرت على ﷺ كو جواب بھجوايا كه:

کلنا قتل إخوانکم، و نحن مستحلون دماءهم و دماء کم. (۱)
"هم سب نے تمہارے بھائیوں کو قتل کیا ہے اور ہم تمہارے خون کو بھی جائز سجھتے ہیں اور ان کے خون کو بھی ۔''

الم المحمد خوارج اسلامی ریاست کے نظم اور اتھارٹی کو چینج کرتے اور صحابہ کرام و تابعین عظام کو مشرک قرار دیتے ہوئے ان کا خون جائز سجھتے تھے۔ اس کا اندازہ اُس واقعے سے بھی ہوتا ہے جب حضرت علی کے حضرت قیس بن سعد بن عبادہ انصاری کو خوارج کی طرف مذاکرات کے لیے روانہ کیا تو انہوں نے خوارج سے کہا:

عباد الله، أخرجوا إلينا طلبتنا منكم، وادخلوا في هذا الأمر الذى خرجتم منه، ..... فإنكم ركبتم عظيما من الأمر تشهدون علينا بالشرك وتسفكون دماء المسلمين. (٢)

''اے اللہ کے بندو! تم ہمارے مطلوبہ افراد ہمارے حوالے کردو اور اس ریاست کی اتھارٹی میں داخل ہوجاؤ جس کے نظم اور اتھارٹی کوتم نے چیلنج کیا ہے۔ ۔۔۔۔ بے شک تم نے ایک بڑے جرم کا ارتکاب کیا ہے، تم ہمیں مشرک گردانتے ہواور مسلمانوں کا خون بہاتے ہو۔''

اسی طرح حضرت ابوابوب انساری کے نجی حضرت علی کے نمائندہ کے طور پر خوارج کو سمجھانے کی کوشش کی اور ان سے بید کہا:

عباد الله، إنا وإياكم على الحال الأولى التي كنا عليها، ليست بيننا وبينكم عداوة، فعلام تقاتلوننا؟ (٣)

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، ٤: ٢٨٨، ٢٨٩

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ١١٩

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٩ ١٦

''اے اللہ کے بندو! بے شک ہم اور تم بنیادی طور پر اُسی حالت پر ہیں جس پر ہم پہلے تھے! ہمارے اور تمہارے درمیان اصلاً کوئی دشمنی نہیں ہے۔ پھرتم کس بنیاد پر ہمارے ساتھ قال کرتے ہو؟''

۲۔ خوارج کی دہشت گردانہ اور باغیانہ ذہنی کیفیت کی وضاحت حضرت علی کے خوارج سے درج ذیل خطاب سے بھی ہوتی ہے:

فبينوا لنا بم تستحلون قتالنا والخروج عن جماعتنا، وتضعون أسيافكم على عواتقكم، ثم تستعرضون الناس تضربون رقابهم، إن هذا لهو الخسران المبين، والله لو قتلتم على هذا دجاجة لعظم عند الله قتلها، فكيف بالنفس التي قتلها عند الله حرام. (١)

' 'ہمیں بتاؤ کہ تم کس وجہ سے ہمارے ساتھ جنگ کو حلال سجھتے ہو اور ریاست کی اتھارٹی سے خارج ہوئے ہواور ہمارے خلاف ہتھیاراٹھاتے ہو؟ پھرتم معصوم لوگوں کی گردنیں مارنے کے لئے سامنے آجاتے ہو۔ یقیناً یہ بہت بڑا خسارہ ہے۔ اللہ رب العزت کی قتم! اگر تم اس ارادے سے کسی مرغی کو بھی قتل کروگے تو اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں یہ برا کام ہوگا۔ اس لیے غور کروکہ پھرائس انسان کوتل کرنا کتنا بڑا جرم ہوگا جس کا خون بہانا اللہ نے حرام قرار دیا ہے؟''

ے۔ جب حضرت علی المرتضٰی ﷺ نے ابوابیب انصاری ﷺ کو امن کا جھنڈا عطا فرمایا تو حضرت ابوابیب انصاری ﷺ نے جا کر منادی کی:

من جاء تحت هذه الراية فهو آمن، ومن لم يقتل ولم يستعرض

<sup>(</sup>۱) ۱- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٢٢٠ - ٢٢ ابن كثير، البداية والنهاية، ٤: ٢٢٦

فهو آمنٌ، ومن انصرف منكم إلى الكوفة أو إلى المدائن وخرج من هذه الجماعة فهو آمن. (١)

''جو کوئی اس جھنڈے کے نیچ آ جائے گا وہ امن والا تعنی محفوظ و مامون ہو جائے گا؛ اور جس نے کوئی قتل کیا نہ مقابلہ کے لیے سامنے آیا اُسے بھی امان ہوگی اور تم میں سے جو کوئی کوفے یا مدائن کی طرف چلا گیا اور (خوارج کی) اس جماعت سے نکل گیا اُسے بھی امان مل جائے گی۔''

مذکورہ بالا تمام بیانات اور استفسارات سے اس امرکی تصریح ہوجاتی ہے کہ خوارج حضرت علی کے کا ساتھ دینے والے جملہ صحابہ کرام کے اور عامۃ المسلمین کو کافر و مشرک قرار دینے اور واجب القتل اور مباح الدم سجھتے تھے، اور موقع ملنے پر انہیں قتل کرنے سے بھی دریغ نہیں کرتے تھے۔

## ۸\_ خوارج مذہبی جذبات بھڑکا کر کس طرح ذہن سازی

### کرتے تھے؟

خوارج اپنی دعوت کی بنیاد قرآنی آیات پر استوار کرتے۔ وہ دینی غیرت و حمیت کو بھڑکا کر سادہ لوح مسلمانوں کا اپنا ہم نوا بناتے۔ اُنہیں جہاد کے نام پر مسلمانوں کے قتل عام کے لیے تیار کرتے اور ان کو جنت کا لالچ دے کر مرنے مارنے کے لیے تیار کرتے۔ حافظ ابن کثیر''البدایة و النہایة'' میں خوارج کے ایک گروہ سے زید بن حصن طائی سنبسی کے خطبہ کا ذکران الفاظ میں کرتے ہیں:

واجتمعوا أيضا في بيت زيد بن حصن الطائي السنبسى فخطبهم وحثهم على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وتلا عليهم

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٢٢١

آيات من القرآن منها قوله تعالى: ﴿يِـٰدَاوُدُ إِنَّا جَعَلُنـٰكَ خَلِيُفَةً فِي الْاَرُضِ فَاحُكُمُ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلاَ تَتَّبِعِ الْهَواى فَيُضِلَّكَ عَنُ سَبِيُلِ اللَّهِ ﴿ ( ) وقوله تعالى: ﴿ وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَاۤ اَنُزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ۞﴿(٢) وكذا التي بعدها وبعدها الظالمون الفاسقون. ثم قال: فأشهد على أهل دعوتنا من أهل قبلتنا أنهم قد اتبعوا الهوى، ونبذوا حكم الكتاب، وجاروا في القول والأعمال، وأن جهادهم حق على المؤمنين. فبكي رجل منهم يقال له عبد الله بن سخبرة السلمي، ثم حرض أولئك على الخروج على الناس، وقال في كلامه: واضربوا وجوههم وجباههم بالسيوف حتى يطاع الرحمن الرحيم، فإن أنتم ظفرتم وأطيع الله كما أردتم أثابكم ثواب المطيعين له العاملين بأمره، وإن قتلتم فأي شيء أفضل من المصير إلى رضوان الله وجنته. <sup>(٣)</sup> '' خوارج کا گروہ زید بن حصن طائی سنبسی کے گھر میں جمع ہوا تو اس نے انہیں خطبہ دیا اور اُنہیں امر بالمعروف اور نہی عن المنكر ير ترغيب كے ذريع تاركيا اور ان کے سامنے قرآن مجید کی آیات تلاوت کیں جن میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا بدارشاد گرامی ہے: ﴿اے داؤد! بے شک ہم نے آپ کو زمین میں (اپنا) نائب بنایا سوتم لوگوں کے درمیان حق و انصاف کے ساتھ فیصلے (یا حکومت) کیا کرو اور خواہش کی پیروی نہ کرنا ورنہ (یہ پیروی) تمہیں راہ خدا سے بھٹکا دے

<sup>(</sup>۱) ص، ۳۸: ۲۲

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٥: ٣٣

<sup>(</sup>m) ابن كثير، البداية والنهاية، 2: ٢٨٦

گی۔﴾ اور اللّٰہ تبارک وتعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿اور جوشخص اللّٰہ کے نازل کردہ حکم کے مطابق فیصلہ (و حکومت) نہ کرے، سو وہی لوگ کافر ہیں 0 ﴾ اس کے بعداگلی آیت ﴿اور جو شخص الله کے نازل کردہ حکم کے مطابق فیصلہ (وحکومت) نہ کرے سو وہی لوگ ظالم ہیں 0 ﴾ اور پھر اس سے اگلی آیت ﴿اور جو شخص اللّٰد کے نازل کردہ تھم کے مطابق فیصلہ (وحکومت) نہ کرے سو وہی لوگ فاسق ہیں 0 ﴾۔ یہ آیات مبارکہ ان پر تلاوت کرنے کے بعد اس نے کہا: پس میں مسلمانوں میں سے اپنے مخاطبین وعوت پر گواہی دیتا ہوں کہ بے شک انہوں نے خواہش ِنفس کی پیروی کی اور کتاب الله کا حکم ترک کر دیا۔ انہوں نے قول اور عمل میں ظلم کا ارتکاب کیا، سومومنوں یر ایسے لوگوں کے خلاف جہاد کرنا واجب ہے۔ (اس خطاب میں وہ خود کو یعنی گروہِ خوارج کومومن کہہ رہا تھا اور خواہش نفس کی پیروی کرنے والے ظالم، جن کے خلاف جہاد واجب ہے، سے اس کی مراد حضرت علی ﷺ اور دیگر صحابہ کرام ﷺ تھے۔) اس پر سامعین میں ہے ایک شخص جس کا نام عبداللہ بن مدیخبر ہ اسلمی تھا رویڑا۔ پھراس (زید بن حسن طائی) نے سامعین لیعنی خوارج کو صحابہ کرام 🞄 کے خلاف خروج و بغاوت پر اکسایا اور دوران کلام کہا: ان کے چیروں اور پیشانیوں پر تلواروں سے وار کرتے رہو یہاں تک کہ خداے رحمٰن و رحیم کی اطاعت کی جائے۔ پس اگرتم کامیاب و کامران ہو گئے اور اللہ تبارک و تعالی کی اطاعت تمہارے حسبِ منشا کی گئی تو اللہ رب العزت تمہمیں اپنی اطاعت کرنے والوں اور اس کے حکم پر عمل پیرا ہونے والوں کا ثواب عطا فرمائے گا۔ اور اگرتم قتل کر دیے گئے تو اللہ کی رضا اور اس کی جنت حاصل کر لینے سے افضل کون سی چیز ہوسکتی ہے؟''

آج ہم اپنے گرد و پیش ہونے والی دہشت گردوں کی سرگرمیوں اور ان کے طریقہ کار کا جائزہ لیں تو یہ بھی ناپختہ ذہنوں، کم عمروں اور جوانوں کی brain washing کے لئے بالکل وہی حربہ اور طریقہ استعال کر رہے ہیں جو اُس دور کے خوارج کرتے تھے۔ اِن دہشت گردول کے تصویر اِسلام کا اندازہ اس بات سے ہوتا ہے کہ ایک طرف تو ب گناہ مسلمانوں کو قتل کرنے سے بھی دریغ نہیں کرتے تھے لیکن دوسری طرف اِسلام کی تعلیمات پر نہایت تختی سے عمل پیرا ہوتے۔ حافظ ابن کثیر بیان کرتے ہیں کہ ایک سفر کے دوران کسی درخت سے ایک مجبور گری، ایک خارجی نے وہ اٹھا کر منہ میں ڈال لی۔ دوسرا خارجی معترض ہوا کہ تو نے مالک سے اجازت لیے اور قیت دیے بغیر میہ مجبور منہ میں گول ڈال لی ہے؟ اس نے فوراً بھینک دی۔ (۱)

اسی طرح امام ابن الاثیر بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ خارجیوں کے پاس سے غیر مسلم شہر یوں کا ایک خزیر گزرا تو ان میں سے ایک خارجی نے اسے تلوار سے مار ڈالا۔ دیگر خارجیوں نے اسے سخت ملامت کی کہ ایک غیر مسلم شہری کے خزیر کو کیوں مار ڈالا۔ جب خزیر کا مالک آیا تو اُس خارجی نے خزیر کے مالک سے معافی مائی اور اُسے (قیمت دے کر) راضی کیا۔ (۲)

ایک طرف خوارج کی ظاہری دین داری دیکھیے اور دوسری طرف ان کی دہشت گردی، سفاکی اور بربریت ملاحظہ تیجیے۔ حافظ ابن کثیر البدایة والنھایة میں مزید کھتے ہیں:

ومع هذا قدموا عبد الله بن خبّاب فذبحوه، وجاؤوا إلى امرأته فقالت: إنى امرأة حبلى، ألا تتقون الله، فذبحوها وبقروا بطنها عن ولدها، فلما بلغ الناس هذا من صنيعهم خافوا إن هم ذهبوا إلى الشام واشتغلوا بقتال أهله أن يخلفهم هؤلاء فى ذراريهم وديارهم بهذا الصنع، فخافوا غائلتهم، وأشاروا على على بأن

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، ٤: ٢٨٨

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ٣: ٢١٨

يبدأ بهؤلاء، ثم إذا فرغ منهم ذهب إلى أهل الشام بعد ذلك والناس آمنون من شر هؤلاء فاجتمع الرأى على هذا وفيه خيرة عظيمة لهم والأهل الشام أيضا. فأرسل على الله الخوارج رسولا من جهته وهو الحرث بن مرة العبدى، فقال: أخبر لى خبرهم، وأعلم لي أمرهم واكتب إلى به على الجلية، فلما قدم عليهم قتلوه ولم ينظروه، فلما بلغ ذلك عليا عزم على الذهاب إليهم أولا قبل أهل الشام. فبعثوا إلى على يقولون: كلنا قتل إخوانكم ونحن مستحلون دماءهم ودماءكم. فتقدم إليهم قيس بن سعد بن عبادة فوعظهم فيما ارتكبوه من الأمر العظيم، والخطب الجسيم، فلم ينفع وكذلك أبو أيوب الأنصاري وتقدم أمير المؤمنين على بن أبي طالب إليهم، فإنكم قد سولت لكم أنفسكم أمرا تقتلون عليه المسلمين، والله لو قتلتم عليه دجاجة لكان عظيما عند الله، فكيف بدماء المسلمين. (١)

''وہ حضرت عبداللہ بن خباب کو نہر کے کنارے پر لائے اور ذرج کر دیا اور پھر ان کی اہلیہ کے پاس آئے تو اُس نے کہا: میں حاملہ ہوں، کیا تم اللہ سے نہیں ڈرتے ہو؟ انہوں نے اس کو بھی ذرج کر ڈالا اور اس کا پیٹ چاک کر کے بہر نکال پھینکا۔ جب لوگوں تک ان کے یہ کرتوت پہنچ تو وہ ڈر گئے کہ اگر وہ شام کی طرف چلے گئے اور اہل شام کے ساتھ جنگ میں مصروف ہوگئے تو یہ لوگ ان کے بہتھے ایسی ہی دہشت گردی ان کے اہل خانہ کے ساتھ انجام دیں گے۔ وہ اپنے اہل وعیال کے انجام سے ڈر گئے اور حضرت علی کے ومشورہ دیا

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، ٤: ٢٨٨

کہ آپ جنگ کا آغاز ان ہی دہشت گردوں سے کریں، پھر جب ان کے خاتمہ سے فارغ ہو جائیں تب اہل شام کی طرف متوجہ ہوں۔ اس طرح ان کے خاتمہ کے بعد لوگ ان کے شر سے محفوظ ہو جائیں گے۔ چنانچہ اس رائے یرا تفاق ہوگیا کیونکہ سب کی بہتری اسی میں تھی۔ پس حضرت علی 🕾 نے حرث بن مرہ عبدی کو سفارت کار بنا کر خوارج کی طرف بھیجا۔ آپ ﷺ نے انہیں فرمایا: مجھے اُن کی خبر دینا اور اُن کے معاملہ سے مجھے آ گاہ کرتے رہنا اور میری طرف واضح طور پر لکھ بھیجنا۔ پس جب وہ ان (خارجیوں) کے یاس پہنچے تو انہوں نے ان کوقل کردیا اور انہیں کچھ بھی مہلت نہ دی۔ جب ان کے قتل کی خبر حضرت علی ﷺ تک پینچی تو آپ ﷺ نے اُن (خارجیوں) کی طرف ملک شام سے پہلے جانے کا عزم کر لیا۔ اُنہوں نے حضرت علی ﷺ کی طرف میہ پیغام بھیجا۔ ہم نے مل کر تمہارے بھائیوں کوقل کیا ہے اور ہم تمہارے اور ان کے خون کو جائز سمجھتے ہیں۔ پھر حضرت قیس بن سعد بن عبادہ ان (خارجیوں) کے پاس تشریف لے گئے اور اُنہیں سمجھایا کہتم نے بہت بڑے گناہ کا ارتکاب کیا ہے لیکن آپ کے سمجھانے کا اُن پر کوئی اثر نہ ہوا۔ اسی طرح حضرت ابو ابوب انصاری ﷺ نے بھی اُنہیں سمجھایا مگر بے سود! پھر امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب کے اُن کی طرف پیام بھیجا کہ تمہارے نفوں نے تمہارے لئے حرام کو آراستہ کر دیا ہے اور اس بنا پرتم مسلمانوں کے قتل کو حلال سمجھنے لگ گئے ہو۔ بخدا! اگر اس اندازِ فکر سے مرغی بھی مارتے تو گناہ عظیم ہوتا، بے گناہ انسانوں کے قتل کے جرم کی شکینی کا تو اندازہ بھی نہیں لگایا جا سکتا۔''

کتب تاریخ کے مذکورہ اِقتباسات سے ثابت ہوجاتا ہے کہ خوارج اِنسانی خون کو نہایت ارزاں گردانتے تھے اور بے گناہ جانوں کوقتل کرنا ان کے نزدیک کوئی معنی نہیں رکھتا تھاحتی کہ انہوں نے اُن نفوسِ قدسیہ کی خوں ریزی سے بھی گریز نہیں کیا جنہوں نے براہِ راست حضور نبی اکرم مٹھاہتم کے زیر سابیتر بیت و پرورش پائی تھی۔

چونکہ حضور نبی اکرم سٹیلیٹم نے واضح طور پر یہ بات سمجھا دی تھی کہ 'نکا یَزَالُونَ یَخُو جُونَ '' (یہ خوارج ہمیشہ نکلتے رہیں گے) اس لئے موجودہ دور کے خوارج (دہشت گرد) بھی انہی صفات سے متصف ہونے کی بنا پر پہچانے جاتے ہیں۔ یہ بھی اپنے پیش رؤول کی طرح بے گناہوں کا خون بہاتے ہیں، خواتین اور پچول پر حملے کر کے انہیں اذیت ناک موت دیتے ہیں، ریاسی بالادسی اور نظام کوتشلیم نہیں کرتے، مساجد پر حملے کر کے انہیں مسمار کرتے ہیں، آباد یول اور عوام الناس کو اپنے حملوں کا نشانہ بناتے ہیں اور لوگوں کو ذبح کرنے سے بھی گریز نہیں کرتے۔ یہ لوگ اپنے نظریات کے مخالف بے گناہ لوگوں کو قبل کرنے اور بیابی پھیلانے کو جہاد سمجھتے ہیں۔ یہ تمام اِنسانیت گش کارروائیاں بلاشک و شبہ ان خوارج کے فکر وعمل کا ہی تسلسل ہیں۔

### ۹۔خوارج کی نمایاں بدعات

گزشتہ صفحات میں دی گئ بنیادی مباحث سے یہ اُمر مترشح ہو جاتا ہے کہ خوارج دین میں نئ نئ بدعات ایجاد کرتے تھے۔ وہ قرآنی آیات اور احادیثِ نبویہ کا خود ساختہ اطلاق کرتے اور غلط تاویل کے ذریعے اپنے مخالف مسلمانوں کو واجب القتل مظہراتے تھے۔ ذیل میں ان کی چند نمایاں بدعات درج کی جاتی ہیں جن میں سے اکثر کے بارے میں حضور نبی اکرم میٹی آئی ہے ہی آگاہ فرما دیا تھا:

ا۔ وہ کفار کے حق میں نازل ہونے والی آیات کا اطلاق مومنین پر کریں گے۔ (۱) ۲۔ مسلمانوں کوفتل کریں گے اور بت پرستوں کو چھوڑ دیں گے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) بخارى، الصحيح، كتاب، استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، باب دور (۲) بخارى، الصحيح، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: تعرج الملائكة والروح إليه، ٢: ٢٤٠٢، رقم: ١٩٩٥

**س۔** غیرمسلم اقلیتوں کے قتل کو حلال سمجھیں گے۔ <sup>(1)</sup>

م - عبادت میں بہت متشدد اور غلو کرنے والے (extremist) ہول گے۔ (۲)

**ھ۔** گناہِ کبیرہ کے مرتکب کو دائمی جہنمی اور اس کا خون اور مال حلال قرار دیں گے۔

٧- جس نے اپنے عمل اور غیر صائب رائے سے قرآن کی نافرمانی کی وہ کافر ہے۔

**ک۔** ظالم اور فاسق حکومت کے خلاف مسلح بغاوت اور خروج کو فرض قرار دیں گے۔ (۳)

ابتدائی تاریخ سے ہی بیدامر مترشح ہوتا ہے کہ خوارج اپنے عقائد ونظریات اور بدعات میں اِس قدر انتہاء پہند سے کہ اکابر صحابہ کرام ﴿ کو بھی (نعوذ باللہ) کافر خیال کرتے اور ان پر کفر کے فتوے لگانے سے نہ پچکچاتے۔ امام شہرستانی نے المملل والنحل میں لکھا ہے کہ زیاد بن اُمیہ نے عروہ ابن ادبہ/ اذبینہ نامی خارجی سے پوچھا کہ حضرت میں لکھا ہے کہ زیاد بن اُمیہ نے عروہ ابن ادبہ/ انتہاء ایجھے سے۔ پھر حضرت عثان کی کا الوبکر ﴿ اور حضرت عمر کی کیا حال تھا؟ اُس نے کہا: ایجھے سے۔ پھر حضرت عثان کی کا حال دریافت کیا؟ اُس نے کہا: ابتدا کے چھ سال تک اُن کو میں بہت دوست رکھتا تھا، پھر جب انہوں نے کہا: ابتدا کے چھ سال تک اُن کو میں بہت دوست رکھتا تھا، پھر جب انہوں نے کہا: وہ جب انہوں نے کہا: وہ بھر حضرت علی کی کا حال پوچھا تو اُس نے کہا: وہ بھی اوائل میں ایجھے سے، جب اُنہوں نے حکم (arbitrator) بنایا تو (نعوذ باللہ) کافر ہوگئے۔ اس لئے ان سے بھی علیحدہ ہوگیا۔ پھر حضرت معاویہ کی کا حال دریافت کیا تو ہو گئے۔ اس لئے ان سے بھی علیحدہ ہوگیا۔ پھر حضرت معاویہ کی کا حال دریافت کیا تو اُس نے اُن کو سخت گالی دی۔

<sup>(</sup>١) حاكم، المستدرك، ٢: ١٢١، رقم: ٢٢٥٧

<sup>(</sup>٢) أبويعلى، المسند، ١: ٩٠، رقم: ٩٠

<sup>(</sup>۳) ۱- عبد القاهر بغدادی، الفرق بین الفرق: ۲۳ ۲- این تیمیه، مجموع فتاوی، ۱۳: ۳۱

امام شہرستانی نے مزید لکھا ہے کہ خوارج حفرت طلحہ، حفرت زہیر، حفرت عائشہ، حضرت عبد الله بن زبیر اسلام کی جو اُن کے ساتھ تھے سب کی سکی کی رفت سے اور سب کو دائمی دوزخی کہتے تھے۔ (نعوذ باللہ من ذالک۔)

# امام ابو بكر الآجُرِي كي تحقيق

امام ابو بكر الآجرى (م ٣٦٠هـ) نے كتاب الشريعة ميں خوارج كى نماياں بدعاتِ سيئه كا ذكر كرتے ہوئے ان كى ندمت ميں نہايت مفصل تحقيق درج كى ہے اور اس كاعنوان يوں قائم كيا ہے:

باب ذم الخوارج وسوء مذهبهم وإباحة قتالهم، وثواب من قتلهم أو قتلوه:

'' خوارج کی مذمت، ان کی بدعقیدگی، ان کے ساتھ جنگ کرنے کے جواز اور ان کوقل کرنے والے یا ان کے ہاتھوں شہید ہونے والے کے اجر و ثواب کا بیان۔''

#### امام ابوبكر الآجرى لكھتے ہيں:

لم يختلف العلماء قديماً وحديثاً أن الخوارج قوم سوء، عصاة لله ولرسوله المنينية، وإن صلوا وصاموا، واجتهدوا في العبادة، فليس ذلك بنافع لهم، وإن أظهروا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وليس ذلك بنافع لهم، لأنهم قوم يتأولون القرآن على ما يهوون، ويموهون على المسلمين. وقد حذرنا الله على منهم، وحذرنا النبي المنينية، وحذرناهم الخلفاء الراشدون بعده، وحذرناهم الصحابة هومن تبعهم بإحسان رحمة الله تعالى عليهم.

الخوارج هم الشراة الأنجاس الأرجاس، ومن كان على مذهبهم من سانر الخوارج، يتوارثون هذا المذهب قديماً وحديثاً، ويخرجون على الأئمة والأمراء ويستحلون قتل المسلمين.

وأمر عليه الصلاة والسلام في غير حديث بقتالهم، وبين فضل من قتلهم أو قتلوه. ثم إنهم بعد ذلك خرجوا من بلدان شتى، واجتمعوا وأظهروا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، حتى قدموا المدينة، فقتلوا عثمان بن عفان فلا. وقد اجتهد أصحاب رسول الله ممن كان في المدينة في أن لا يقتل عثمان، فما أطاقوا ذلك. ثم خرجوا بعد ذلك على أمير المؤمنين على بن أبى طالب من ولم يرضوا بحكمه، وأظهروا قولهم. وقالوا: لا حكم إلا لله، فقال على فلا بقتلهم وأخبر النبي المناتئ بفضل من على فلا قتلوه، وقاتل معه الصحابة فلا فصار سيف على بن أبي قتلهم أو قتلوه، وقاتل معه الصحابة فلا فصار سيف على بن أبي

طالب في الخوارج سيف حق إلى أن تقوم الساعة.

''ائمہ متقد مین و متأخرین کا اس امر پر اجماع ہے کہ خوارج ایک فساد انگیز گروہ ہے۔ یہ اللہ تعالی اور اس کے رسولِ مکرم سٹھیٹن کے نافر مانوں کا گروہ ہے۔ یہ صوم وصلوٰۃ کی خواہ کتنی پابند کی کریں اور عبادت میں گتنی ہی محنت و ریاضت کریں، یہ سب انہیں کچھ نفع نہ دے گا اور یہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا خواہ کتنا پرچار کریں، انہیں یہ بھی کچھ فائدہ نہ پہنچائے گا کیونکہ یہ ایسا گروہ ہے جو قرآن کی اپنی نفسانی خواہشات کے مطابق تفییر و تا ویل کرتا ہے اور مسلمانوں پر اُمورِ دین خلط ملط کر دیتا ہے۔ اللہ اور حضور نبی اکرم سٹھیلنے مسلمانوں پر اُمورِ دین خلط ملط کر دیتا ہے۔ اللہ اور حضور نبی اکرم سٹھیلنے کے ہمیں ان سے خبر دار فر مایا ہے، خلفاے راشدین کی تبعین رحمہم اللہ تعالی کی تلقین فر مائی ہے اور صحابہ کرام کی نصیحت فر مائی ہے۔'

 نبوت کے تحت) روک دیا اور آپ شینی نے اس شخص سے متعلق خبر دیتے ہوئ فرمایا: اس کے ایسے ساتھی ہوں گے کہتم میں سے ہر کوئی ان کے مقابلے میں اپنی نمازوں اور روزوں کو حقیر جانے گا، یہ دین سے اس طرح صاف نکل جائیں گے جس طرح تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔

''آپ ﷺ نے ایک حدیث میں ان کے ساتھ جنگ کرنے کا حکم فرمایا اور ان کو قتل کرنے والے اور ان کے ہاتھوں شہید ہونے والے کی فضیلت بیان فرمائی۔ پھر بیدلوگ مختلف علاقوں سے نکل کر جمع ہوئے اور امر بالمعروف و نہی عن المنكر كا يرجار كرنے لگے تاآ نكه بيد مدينه منوره يہنيج اور حضرت عثان ﷺ كو شہید کر دیا۔ اس وقت حضور نبی اکرم مٹھیکھ کے جو صحابہ 🕾 مدینہ منورہ میں موجود تھے انہوں نے بہت کوشش کی کہ حضرت عثمان غنی ﷺ کو قتل ہونے سے بچالیں مگر وہ کامیاب نہ ہو سکے۔ پھر انہی لوگوں نے بعد ازاں (جنگ صفین میں اُمر تحکیم کے بعد) حضرت علی المرتضٰی ﷺ کے خلاف بغاوت کی اور آپ کی خلافت کوتتلیم کرنے سے انکار کر دیا اور ایک نعرے کا پرچار شروع کر دیا کہ '' حکومت صرف الله کی ہے'' یا'' قانون صرف الله کا ہے۔'' پس حضرت علی 🕾 نے فرمایا: ''بات تو حق ہے مگر ان کی مراد باطل ہے۔'' حضرت علی ﷺ نے ان کے خلاف جنگ کی اور اللہ تعالی نے آپ کو انہیں قتل کرنے کے کی سعادت بخشی کیوں کہ حضور نبی اکرم علیہ آتیا نے انہیں قتل کرنے والوں اور ان کے ہاتھوں شہید ہونے والوں کی اُفضلیت کی بشارت دی تھی۔ چونکہ حضرت علی ﷺ کے علاوہ آی ﷺ کے ساتھ دیگر صحابہ کرام ﷺ نے بھی ان کے خلاف جنگ کی۔ پس حضرت علی ﷺ کی خوارج کے خلاف مسلح جد و جہد قیامت تک کے ليحق كي مثال بن گئي-''

امام ابو بكر الآجرى مزيد فرماتے ہيں:

فلا ينبغى لمن رأى اجتهاد خارجى قد خرج على إمام ، عادلاً كان الإمام أم جائراً ، فخرج وجمع جماعة وسل سيفه، واستحل قتال المسلمين ، فلا ينبغى له أن يغتر بقراءته للقرآن، ولا بطول قيامه فى الصلاة، ولا بدوام صيامه، ولا بحسن ألفاظه فى العلم إذا كان مذهبه مذهب الخوارج.

'' حکومتِ وقت عدل و انصاف کی علم بردار ہو یا فسق و فجور کی راہ پر گامزن ہو، دونوں صورتوں میں جب کوئی شخص کسی خارجی کو دیکھے کہ اس نے حکومت کے خلاف مسلح بعاوت کر دی ہے اور اس کے خلاف کوئی اشکر تشکیل دے کر ہتھیار اٹھا گئے ہیں اور پُر اُمن مسلمان شہر یوں کے ساتھ جنگ کرنا جائز قرار دے دیا ہے، تو جو شخص میہ سب کچھ دیکھے اس پر لازم ہے کہ وہ کسی خارجی کے قرآن پڑ سے، نماز میں طویل قیام کرنے، دائی روزے رکھنے اور خوبصورت الفاظ میں علمی نکات بیان کرنے سے مرعوب نہ ہواور نہ ہی اس کے دھوکے میں آئے۔ جب کہ ایسے اعمال کرنے والا شخص خوارج کے مذہب پر چلنے والا ہو۔''

زیرِ بحث موضوع سے متعلق حضور نبی اکرم مٹھیٹھ سے بہت سی احادیث مردی ہیں جنہیں اُمت مسلمہ کے کثیر علماء نے قبول کیا ہے۔

اس کے بعد امام آجری نے خوارج کے ساتھ جنگ کرنے، ان کو واصلِ جہنم کرنے اور ان کے ہاتھوں شہید ہونے کے اجر و ثواب کے حوالے سے باب قائم کیا ہے اور اس میں احادیث بیان کی ہیں، جن میں سے چندایک درج ذیل ہیں:

ا۔ عَنُ عَبْدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوْدٍ ﴿ قَ قَالَ رَسُولَ اللهِ مِنْ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوْدٍ ﴿ قَالَ رَسُولَ اللهِ مِنْ اللَّهِ عَبْرِ قَولِ اللَّهِ مَانِ قَومٌ أَحُدَاثُ اللَّاسُنَانِ سُفَهَاءُ الْآحُلامِ يَقُولُونَ مِن خَيرِ قَولِ النَّاسِ، يَمُرُقُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، مَنُ النَّاسِ، يَمُرُقُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، مَنُ

لَقِيَهُمُ فَلْيَقُتُلْهُمُ، فَإِنَّ قَتُلَهُمُ أَجُرٌ عِنْدَ الله. (١)

اس کے بعد امام الآ جری درج ذیل روایات لائے ہیں:

٢ عَنُ أبي أمامة: طُوبَى لِمَنُ قَتَلَهُمُ وَقَتَلُوهُمُ. (٢)

"حضرت ابوامامه سے مروی ہے کہ (حضور نبی اکرم سی آیا نے فرمایا) خوشخری

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ٢: ٢٥٣٩، رقم: ٢٥٣١

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ٢: ٢٣٤، الرقم: ٢٠٢١

٣- ترمذى، السنن، كتاب الفتن، باب في صفة المارقة، ٣: ١٨٥، رقم: ٢٨٨

امام ترمذی نے السنن میں اس حدیث کو بیان کرنے کے بعد فرمایا: یه روایت حضرت علی، حضرت ابو سعید اور حضرت ابو ذر

میں بھی مروی سے اور یہ حدیث حسن صحیح سے۔

(۲) 1- أبوداود، السنن، كتاب السنة، ۲: ۲۲۳، رقم: ۲۲۵ مرحد بن حنبل، المسند، ۳: ۲۲۴، رقم: ۱۳۳۲۲

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٢: ١ ٢ ١، رقم: ٢٦٣٩

ہواُسے جواُنہیں قتل کرے اور جسے وہ قتل کریں۔''

٣ وَعَنُهُ قَالَ: كِلَابُ أَهُلِ النَّارِ، كِلَابُ النَّارِ، كِلَابُ النَّارِ، ثَلَاثًا "ثُمَّ قَالَ: شَرُّ قَتُلَى قُتِلُوا تَحُتَ ظِلِّ السَّمَاءِ ، وَخَيْرُ قَتُلَى اللَّذِينَ قَتَلُوهُمُ. (١)
 قَتَلُوهُمُ. (١)

"حضرت ابوامامہ ﷺ سے بی حدیث بھی مروی ہے کہ حضور نبی اکرم ملی آئی ہے نہ فرمایا: (خوارج) دوزخ کے کتے ہیں، کتے ہیں، کتے ہیں۔ تین بار فرمایا۔ پھر فرمایا: بی آسان کے سائے تلے (یعنی زمین پر) قتل ہونے والے برترین مقتول ہیں، اور بہترین مقتول وہ ہیں جنہیں بیلوگ قتل کریں گے۔"

اور ان کے علاوہ دیگر احادیث جن میں سے بیہ ہیں:

٣ عَنُ عَلِيٍّ ﷺ فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ، فَإِنَّ قَتْلَهُمُ أَجُرٌ لِمَنُ قَتَلَهُمُ
 يَوُمَ الْقِيَامَةِ. (٢)

''حضرت علی ﷺ روایت کرتے ہیں: پس تم انہیں جہاں کہیں پاؤ تو قل کر دو کیونکہ ان کے قاتلوں کو بروزِ قیامت بے حد وحساب اجر ملے گا۔''

<sup>(</sup>۱) ١- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٢٢، رقم: ١٧٢

٢- حاكم، المستدرك، ٢: ١٣ ١، رقم: ٢٦٥٢

<sup>(</sup>۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲،۲۲، رقم: ۲۰۱۱

هُـ عَنُ عَائِشَةَ رَضَى الله عنها قَالَتُ: ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ سُتُمَيَّتُم اللَّحَوَارِجَ فَقَالَ:
 هُـمُ شِرَارُ أُمَّتِي يَقْتُلُهُمُ خِيَارُ أُمَّتِي. (١)

"حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھیکیٹم نے خوارج کا ذکر کیا اور فرمایا: "وہ میری امت کے بدترین لوگ ہیں اور انہیں قتل کرنے والے میری اُمت کے بہترین لوگ ہوں گے۔"

<sup>(</sup>۱) سمیشمی، مجمع الزوائد ، ۲: ۲۳۹

فصل دوم

دہشت گردخوارج کے بارے میں فرامین رسول ملی اللہ

انتهاء پندی اور دہشت گردی کی وجہ سے جہاں اِسلامی تعلیمات کے بارے میں طرح طرح کے سوالات اور شکوک وشہات پیدا ہوتے ہیں وہیں بے شار قیمتی جانیں تلف، اَملاک تباہ اور کاروبار برباد ہو جاتے ہیں۔ امن وسلامتی کا ماحول خوش حالی، تعیر و ترقی اور سکون و راحت کا ضامن ہوتا ہے جب کہ فتنہ اگیزی ہمہ جہتی تباہی لاتی ہے۔ اِسی لئے رحمت دو عالم شہر اُس راستے کو مسدود اور ہراُس درواز ہے کو بند کردیا جس سے اَمن وسلامتی کا ماحول غارت ہونے کا امکان تھا۔ آپ شہر اُس نے ترجم و ملاطفت اور باہمی لطف وکرم کی ترغیب دیتے ہوئے اِرشاد فرمایا:

إِنَّ اللهَ رَفِيُقٌ وَيُحِبُّ الرِّفُقَ وَيُعُطِي عَلَى الرِّفُقِ مَا لَا يُعُطِي عَلَى الْعُنُفِ. <sup>(١)</sup>

''الله تعالی نرمی کرنے والا ہے اور نرمی کو پیند کرتا ہے اور نرمی پر اتنا عطا فرماتا ہے کہ اتنا تختی پر عطانہیں کرتا۔''

دِ فق (نرمی) میں تعمیری پہلو ہے اور عُنف (شدت) میں تخ بیم۔ د فق محبت و خیر خواہی کی علامت ہے جبکہ عنف شدت پیندی اور نفرت کی دلیل۔شدت کے ذریعے نہ

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، ۲۵۹۳، رقم: ۲۵۹۳

٢- أبوداود، السنن، كتاب الأدب، باب في الرفق، ٣: ٢٥٣، رقم:

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ١١٢، رقم: ٢ • ٩

دنیا سنورتی ہے نہ آخرت، اور دین میں شدت دنیاوی امور میں شدت سے زیادہ خطرناک ہے۔ کیوں کہ تشدد اور جارحیت پیندی، انتہاء پیندی سے جنم لیتی ہے۔ اس لئے آپ سے ایشاری نے ارشاد فرمایا:

إِيَّاكُمُ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ، فَإِنَّهُ أَهُلَكَ مَنُ كَانَ قَبُلَكُمُ الْغُلُوُّ فِي الدِّينِ. (١)

'' دین میں انتہا پیندی سے بچو کہ پہلی قومیں اسی انتہا پیندی کی بنا پر تباہ و بر باد ہوگئیں۔''

پیٹیمرِ اسلام سے آئے جس طرح اپی چٹم بنوت سے قیامت تک کے احوال کا مشاہدہ فرما رہے سے اُس طرح آنے والے وقوں میں دین کے نام پر بپا ہونے والی دہشت گردی کو بھی ملاحظہ فرما رہے سے۔ اس لئے آپ سے آئے شہر نے نہ صرف جہاد اور قبال کا فرق واضح فرما دیا بلکہ دین کے نام پر غلو کرنے اور تشدد و غارت گری کا بازار گرم کرنے والوں سے بھی اُمتِ مسلمہ کو خبردار کر دیا۔ ان نام نہاد مجاہدین کے رویوں اور نشانیوں کو بھی واضح طور پر بیان فرما دیا تاکہ کسی قتم کا اشتباہ نہ رہے اور امت ان کی ظاہری مومنانہ وضع قطع اور کثر سے عبادت و تلاوت سے دھوکا نہ کھا جائے۔ آپ سے نی آئے آئے ان اپنی امت کو اس فتنے سے الگ رہنے کی تلقین فرمائی وہاں اس نا قابل علاج کینسر زدہ جے کو جسد ملت سے کاٹ دینے کا حکم بھی دیا۔ آئندہ صفحات میں اِسی حوالے سے تفصیلات پیش کی جائیں گی۔

<sup>(</sup>١) ١- ابن ماجه، السنن، كتاب المناسك، باب قدر حصى الرمى، ٢:

۸ + + ۱ ، رقم: ۲۹ + ۳

٢- شيباني، السنة: ٢٨، رقم: ٩٨

٣- ابن أبي شيبة، المصنف، ٣: ٢٣٨، رقم: ٩ • ١٣٩

# ا۔ '' وہشت گرد بظاہر بڑے دین دار نظر آئیں گے'

فرامینِ رسول سی آی مطابق دہشت گرد خار جی بظاہر بڑے پختہ دین دار نظر آئیں گے اور وہ دوسرے لوگوں سے زیادہ نماز روزے کے پابند ہوں گے۔ دوسروں کی نسبت شری احکامات پر بظاہر زیادہ عمل کرنے والے ہوں گے۔

الم بخاری اور امام مسلم حضرت ابوسعید خدری است ذوالخویصر و تمیمی والی روایت بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم میں تی فرمایا:

إِنَّهُ يَخُرُجُ مِنُ ضِئَضِيءِ هَذَا قَوُمٌ يَتُلُونَ كِتَابَ اللهِ رَطْبًا لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِ اللهِ رَطْبًا لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمُ يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (١)

"اس کی نسل سے ایسے لوگ پیدا ہوں گے جو کتابِ اِلٰہی کی تلاوت سے زبانیں تر رکھیں گے، لیکن قرآن ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا۔ وہ دین سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے یارنکل جاتا ہے۔"

۲۔ امام بخاری اور مسلم حضرت ابوسعید خدری ایسی سے ہی روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم میں گئی نے فرمایا:

إِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحُقِرُ أَحَدُكُمُ صَلاتَهُ مَعَ صَلاتِهِمُ، وَصِيَامَهُ مَعَ

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب المغازي، باب بعث علی بن أبي طالب وخالد بن الولید إلى الیمن قبل حجة الوداع، ۳: ۱۵۸۱، رقم: ۳۰۹۳

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲۳۲، رقم: ۱۰۲۳

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٧، رقم: ١١٠١١

صِيَامِهِمُ. (١)

''اس کے (ایسے) ساتھی بھی ہیں کہتم ان کی نمازوں کے مقابلے میں اپنی نمازوں کو حقیر جانو گے اور ان کے روزوں کے مقابلہ میں اپنے روزوں کو حقیر جانو گے۔''

سا۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی متفق علیہ روایت ہے کہ حضرت ابوسلمہ اور حضرت عطاء بن بیار رضی الله عنهما دونوں حضرت ابوسعید خدری کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: کیا آپ نے رسول اللہ میں آپھ سنا ہے؟ عرض کیا: کیا آپ نے رسول اللہ میں کہ حروریہ کیا ہے؟ ہاں میں نے حضور نبی اکرم میں آپھے کو یہ فرمانی: جوے معلوم نہیں کہ حروریہ کیا ہے؟ ہاں میں نے حضور نبی اکرم میں آپھے کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ:

يَخُوُجُ فِي هَلْدِهِ الْأُمَّةِ - وَلَمُ يَقُلُ مِنُهَا - قَوُمٌّ تَحْقِرُونَ صَلَاتَكُمُ مَعَ صَلَاتِهِمُ يَقُرُونَ صَلَاتَكُمُ مَعَ صَلَاتِهِمُ يَقُرُءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ حُلُوْقَهُمُ أَوُ حَنَاجِرَهُمُ يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّيْنِ مُرُوقَ السَّهُمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (٢)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الأدب، باب ماجاء في قول الرجل ويلك، ۵: ۲۲۸۱، رقم: ۵۸۱۱

٢- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب من ترك قتال الخوارج للتألف وأن لا ينفر الناس عنه، ٢: ٠٣٥٣، رقم: ٧٥٣٣

٣- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، ٢: ٣٢٠، رقم: ١٠١٣

<sup>(</sup>۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۰، رقم: ۲۵۳۲

''اس امت میں کچھ ایسے لوگ نکلیں گے۔ (جب کہ یہ نہیں فرمایا کہ اِس امت سے ایسے لوگ نکلیں گے۔ (جب کہ مینہیں فرمایا کہ اِس امت سے ایسے لوگ نکلیں گے)۔ جن کی نمازوں کے مقابلے میں تم اپنی نمازوں کو حقیر جانو گے، وہ قرآن مجید کی تلاوت کریں گے لیکن یہ (قرآن) ان کے حلق سے نیخ نہیں اترے گا اور سے نہیں اترے گا اور وہ دین سے یون خارج ہوجا تا ہے۔''

مذكوره بالا حديث كي شرح مين حافظ ابن جمر عسقلاني لكصة بين:

قوله: "يخرج في هذه الأمة وَلَمُ يَقُلُ مِنُهَا قوم" لم تختلف الطرق الصحيحة على أبي سعيد في ذلك، ..... وأما ما أخرجه الطبري من وجه آخر عن أبي سعيد بلفظ: "من أمتي" فسنده ضعيف، لكن وقع عند مسلم من حديث أبي ذرّ بلفظ: "سيكون بعدي من أمتي قوم" وله من طريق زيد بن وهب عن عليّ: "يخرج قوم من أمتي" ويجمع بينه وبين حديث أبي سعيد بأن المراد بالأمة في حديث أبي سعيد: أمة الإجابة، وفي رواية غيره: أمة الدعوة. قال النووي رحمه الله: "وفيه دلالة على فقه الصحابة وتحريرهم الألفاظ، وفيه إشارة من أبي سعيد إلى تكفير الخوارج، وأنهم من غير هذه الأمة."

"آپ الله على الله عل

<sup>----</sup> ۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، ۲: ۲- ۲، ۲۸۸، رقم: ۱۰۲۴

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲ ه

ابوسعید خدری ﷺ سے مروی حدیث کے جملہ صحیح طرق میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اور رہی وہ حدیث جس کو امام طبری نے حضرت ابوسعید سے ایک اور طریق سے مِنُ أُمَّتِی کے الفاظ کے ساتھ روایت کیا ہے، تو اس کی سندضعیف ہے، لیکن امام مسلم کے ہاں حضرت ابو ذر کھی کی روایت کردہ حدیث کے الفاظ يه بين: سيكون بعدى من أمتى قوم - اوراس حديث كا ايك طريق زيربن وہب عن علی ہے، اس کے الفاظ ہیں: یخوج قوم من أمتی۔ اس میں اور ابو سعید خدری 💨 کی روایت کردہ حدیث میں تطبیق یوں ہوگی کہ حضرت ابوسعید کی روایت کردہ حدیث میں''امت'' سے مراد امتِ اجابت لیعنی امتِ مسلمہ ہے۔ اور آپ کے علاوہ دوسری روایت کردہ حدیث میں امت سے مراد امتِ دعوت ہے (جو تمام بنی نوع انسان کو شامل ہے)۔ اور امام نووی نے (شرح صحیح مسلم میں) فرمایا: اس حدیث میں صحابہ کرام ﷺ کے تفقہ اور ان کے عمدہ اسلوب بیان پر دلالت کرتی ہے اور اس میں حضرت ابوسعید کی طرف سے خوارج کی تکفیر کا اشارہ بھی ملتا ہے اور پیر کہ وہ (خوارج) اس امت میں سے ہیں ہیں۔'

اس نکته کی تصریح قاضی عیاض نے بھی اکمال المعلم شوح صحیح مسلم میں کی ہے۔

حافظ ابنِ حجر عسقلانی حضور نبی اکرم ﷺ کے فرمان ''صَلاتُکُمُ مَعَ صَلاتِهِمُ'' کی شرح میں مزید لکھتے ہیں:

 يعجبوا الناس وتعجبهم أنفسهم"، ومن طريق حفص بن أخي أنس عن عمه بلفظ: "يتعمقون في الدين"، وفي حديث ابن عباس عند الطبراني في قصّة مناظرته للخوارج قال: فأتيتهم فدخلت على قوم لم أر أشدّ اجتهاداً منهم، أيديهم كأنها ثفن الإبل، ووجوههم معلمة من آثار السجود"، وأخرج ابن أبي شيبة، عن ابن عباس أنه ذكر عنده الخوارج واجتهادهم في العبادة، فقال: ليسُوا أشدّ اجتهاداً من الرهبان."(1)

''عاصم نے نجدہ حروری کے اصحاب کا وصف یوں بیان کیا ہے: وہ دن کو روزہ ر کھتے، رات کو قیام کرتے اور سنت کے طریقے پر صدقات حاصل کرتے ہیں۔ اس کو امام طبری نے روایت کیا۔ اور ان کی سند میں سلیمان تمیمی ، حضرت انس 🐟 سے اور وہ حضور نبی اکرم مٹھی آئے سے روایت کرتے ہیں کہ آپ مٹھی آئے نے فرمایا: بے شک تم میں کچھ لوگ ایسے ہیں جو اپنے اعمال اور دین سے ظاہری تمسّک کے باعث لوگوں کو ورطر حیرت میں مبتلا کر دیں گے اور وہ خود بھی خود پیندی میں مبتلا ہوں گے۔ اور حضرت انس ﷺ کے بھتیج حضرت حفص اپنے بچاسے بیہ الفاظ روایت کرتے ہیں: ''یَعَعمَّقُونَ فِي المدین'' کہ وہ دین میں بڑی پُچَتگی اور شدت پیندی ظاہر کریں گے۔ اور امام طبرانی کے نز دیک حضرت ابن عباس <sub>دخی</sub> الله عنیما کی روایت کردہ حدیث - جس میں خوارج کے ساتھ ان کے مناظرے کا قصہ ہے، اس میں آپ نے فرمایا: "میں ان کے پاس آیا اور ان لوگول کے یاس پہنچا جن سے بڑھ کر اعمال میں ریاضت کرنے والے لوگ میں نے نہیں د کھیے تھے، ان کے ہاتھ ایسے تھے گویا اونٹ کے یاؤں (جو موٹے اور کھر درے ہوتے ہیں) اور ان کے چہروں پر سجدوں کے نشانات نمایاں تھے''

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۲۸۹

ابنِ الى شيبہ نے حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنهما سے روایت كيا ہے كه آپ نے خوارج اور عبادت ميں ان كى جانفشانى كے ذكر كے وقت فرمايا كه وه راہبوں سے زياده بڑھ كرعبادت ورياضت كرنے والے نہيں سے ''

ندکورہ بالا حدیث کی شرح میں علامہ شبیر احمد عثانی نے بھی یہی تحقیق "فتح الملهم (۵: ۱۵۹)" میں درج کی ہے۔

ارجی اور انتها پیندوں کے سردار ذو الخویصر ہمیمی کے بارے میں احادیث میں بیان ہوا ہے کہ کثرت ریاضت وعبادت کے آثار اُس کے چہرے سے نمایاں تھے اور اس کی بہت گھنی ڈاڑھی تھی۔ (۱)

#### ۵۔ امام مسلم زید بن وہب جہنی سے روایت کرتے ہیں:

أَنَّهُ كَانَ فِي الْجَيْشِ الَّذِيُنَ كَانُوا مَعَ عَلِيٍّ ﴿ الَّذِيْنَ سَارُوا إِلَى الْخَوَارِجِ، فَقَالَ عَلِيٌ ﴿ اللهِ النَّاسُ إِنِي سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب المغازي، باب بعث علی بن أبي طالب وخالد بن الولید إلى الیمن قبل حجة الوداع، ۳: ۱۵۸۱، رقم: ۳۰۹۳

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲۳۲، رقم: ۱۰۲۳

مِنَ الرَّمِيَّة. (١)

''وہ اس الشکر میں سے جو حضرت علی کے ساتھ خوارج سے جنگ کے لئے

گیا تھا۔ حضرت علی کے نے فرمایا: اے لوگو! میں نے رسول اللہ سٹی ہے سا

کہ آپ سٹی ہے نے فرمایا: میری امت میں سے ایک قوم ظاہر ہوگی، وہ قرآن

اس قدر پڑھیں گے کہ ان کے پڑھنے کے سامنے تمہارے قرآن پڑھنے کی کوئی حثیت نہ ہوگی، نہ ان کی نمازوں کے سامنے تمہاری نمازوں کی پچھ حثیت ہوگی اور نہ ہی ان کے روزوں کے سامنے تمہارے روزوں کی کوئی حثیت ہوگی۔ وہ یہ بچھ کرقرآن پڑھیں گے کہ وہ ان کے حق میں ہے لیکن در حقیقت وہ ہوگی۔ وہ یہ بچھ کرقرآن پڑھیں گے کہ وہ ان کے حق میں ہے لیکن در حقیقت وہ ان کے خلاف ہوگا، نماز ان کے گلے سے نیچ نہیں اترے گی اور وہ اسلام سے الیے نکل جائیں گے جینے تیرشکار سے نکل جاتا ہے۔''

علامه شبير احد عثاني مذكوره بالاحديث كي شرح مين لكهة بين:

قوله سُتُوَيَّمَ: "يَحُسَبُونَ أَنَّهُ لَهُمُ" إلخ: أي: هم يحسبون أن القرآن حجة لهم في إثبات دعاويهم الباطلة، وليس كذلك، بل هو حجة عليهم عند الله تعالى. وفيه إشارة إلى أن من المسلمين من يخرج من الدين من غير أن يقصد الخروج منه، ومن غير أن

<sup>(</sup>۱) ۱- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ١٠٨٨، رقم: ٢٢٠١

٢- أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٢٧٨٨

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ١٩، رقم: ٢٠٧

٣- نسائى، السنن الكبرى، ٥: ١٣ ١، رقم: ١٥٤١

۵- عبد الرزاق، المصنف، ١٠٤١ م

#### يختار ديناً على دين الإسلام. (١)

"آپ سے آتا کا فرمان ہے: "وہ یہ گمان کریں گے کہ یہ قرآن ان کے حق میں دلیل ہے۔" یعنی وہ یہ گمان کریں گے کہ قرآن ان کے باطل دعووں کے دلیل ہے۔" یعنی وہ یہ گمان کریں گے کہ قرآن ان کے باطل دعووں کے اثبات میں ان کے حق میں جمت ہے حالانکہ اس طرح نہیں ہے، بلکہ قرآن اللہ تعالیٰ کے ہاں اُن کے خلاف دلیل اور جمت ہوگا۔ اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ مسلمانوں میں ایسے لوگ بھی ہوں گے جو دین سے خارج ہو جائیں گے اگرچہ ان کا دین سے خروج کا کوئی ارادہ نہ ہوگا۔"

## ۲\_''خوارج کا نعرہ عامۃ الناس کوحق محسوس ہوگا''

خوارج عامۃ الناس کو گمراہ کرنے اور ورغلانے کے لئے بظاہر اسلام کا نعرہ بلند کریں گے لیکن ان کی نیت بری ہوگی۔احادیث مبارکہ کی روشنی میں ان کی بظاہر اسلام پر مبنی باتوں اور ظاہری وضع قطع اور دین داری کو دکھے کر دھوکا نہ کھایا جائے کیونکہ ان کا بیہ مذہبی نعرہ اور عبادت گذاری در حقیقت اُمتِ مسلمہ میں مخالطہ، اِبہام اور اِفتراق و اِنتشار پیدا کرنے کے لئے ہوگا۔

<sup>َ</sup> يَقُو ُلُو نَ مِنُ خَيْرِ قَوُلِ الْبَرِيَّةِ. (٢)

<sup>(</sup>۱) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ۵: ۱۲۷

<sup>(</sup>۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ٢: ٢٣٤، رقم: ٢٠٢١

''وہ لوگوں کے سامنے (دھوکہ دہی کے لئے)''اسلامی منشور'' پیش کریں گے۔''

حافظ ابنِ حجر عسقلانی، حضور نبی اکرم سُنَینَظِ کے فرمان' یقولون من قول خیر البریة''کی شرح میں لکھتے ہیں:

أى: من القرآن، وكان أوّل كلمة خرجوا بها قولهم: لا حكم إلا لله، وانتزعوها من القرآن، وحملوها على غير محملها.

"(ان کلمات کا مطلب ہے کہ) خوارج اپنے موقف کی تائید میں قرآن پیش کریں گے۔ اس لیے سب سے پہلا نعرہ جو اُن کی زبانوں سے بلند ہوا اس کے الفاظ یہ تھے: اللہ کے علاوہ کسی کا حکم (قبول) نہیں (یعنی انہوں نے اپنا منشور اسلامی لبادے میں پیش کیا تھا)۔ انہوں نے یہ جملہ قرآن حکیم سے اخذ کیا لیکن اس کا اطلاق اس سے ہٹ کر کیا۔"

علامہ عبد الرحمٰن مبارک بوری نے جامع التو مذی کی شرح تحفة الأحوذی میں بھی یہی معنی بیان کیا ہے۔(۱)

۲۔ امام مسلم حضور نبی اکرم ﷺ کے آزاد کردہ غلام حضرت عبید اللہ بن ابی رافع ﷺ سے روایت کرتے ہیں:

أَنَّ الْحَرُورِيَّةَ لَمَّا خَرَجَتُ وَهُوَ مَعَ عَلِيّ بُنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ، قَالُوا: لَا حُكُمَ إِلَّا لِلهِ. قَالَ عَلِيٌّ: كَلِمَةُ حَقِّ أُرِيُدَ بِهَا بَاطِلٌ، إِنَّ رَسُولَ اللهِ سَيْنَيْمَ وَصَفَ نَاسًا إِنِّي لَأَعُرِفُ صِفَتَهُمُ فِي هَوُلاءِ يَقُولُونَ رَسُولَ اللهِ سَيْنَيَمَ وَصَفَ نَاسًا إِنِّي لَأَعُرِفُ صِفَتَهُمُ فِي هَوُلاءِ يَقُولُونَ اللهِ سَاتِهِمُ لَا يَجُوزُ هَذَا مِنهُمُ وَأَشَارَ إِلَى حَلْقِهِ، مِن أَبْغَضِ خَلْقِ اللهِ إِلَيْهِ مِنْهُمُ أَسُودُ إِحْدَى يَدَيْهِ طُبُيُ شَاةٍ أَوْ حَلَمَةُ ثَدَى، فَلَمَّا خَلْقِ اللهِ إِلَيْهِ مِنْهُمُ أَسُودُ إِحْدَى يَدَيْهِ طُبْيُ شَاةٍ أَوْ حَلَمَةُ ثَدَى، فَلَمَّا

<sup>(</sup>۱) مبارك يورى، تحفة الأحوذي، ٢: ٣٥٣

قَتَلَهُمُ عَلِيُّ بُنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: انظُرُوا، فَنظَرُوا فَلَمُ يَجِدُوا شَيئًا. فَقَالَ: ارُجِعُوا فَوَاللهِ، مَا كَذَبُتُ وَلا كُذِبُتُ مَرَّتَيْنِ أَوُ يَجِدُوا شَيئًا. فَقَالَ: ارُجِعُوا فَوَاللهِ، مَا كَذَبُتُ وَلا كُذِبُتُ مَرَّتَيْنِ أَوُ ثَكَانًا ثُمَّ وَجَدُوهُ فِي خَرِبَةٍ فَأَتُوا بِهِ حَتَّى وَضَعُوهُ بَيْنَ يَدَيُهِ. قَالَ عُبَيْدُ اللهِ: وَأَنَا حَاضِرُ ذَلِكَ مِنْ أَمْرِهِمُ وَقَوْلِ عَلِيّ فِيهِمْ. (١)

"جس وقت حروريه نے مسلح جد و جہد کا آغاز کيا اُس سے قبل وہ حضرت علی بن الی طالب، کے ساتھ تھے، انہوں نے کہا: اللہ کے سوا کوئی مُکم نہیں کر سکتا، حضرت علی ﷺ: نے فرمایا: بات تو حق ہے مگر اس سے مقصود باطل ہے۔ بے شک حضور نبی اکرم مٹھیکٹم نے کچھ لوگوں کے متعلق فرمایا تھا جن کی نشانیاں میں ان لوگوں میں بخوبی دیکھ رہا ہوں، وہ اپنی زبانوں سے دین حق کی بات کہتے ہیں اور حق اس سے ( یعنی ان کے حلق سے ) متجاوز نہیں ہوتا۔ آپ نے اپنے حلق کی طرف اشارہ کیا اور کہا: یہ لوگ اللہ کی مخلوق میں مبغوض ترین ہیں۔ان میں سے ایک شخص سیاہ رنگ کا ہے جس کا ہاتھ بکری کے تھن یا عورت کے پیتان کے سر کی طرح ہے۔ جب حضرت علی بن ابی طالب 🐗 انہیں قتل کر چکے تو فرمایا: اس آ دمی کی تلاش کرو، انہوں نے اسے ڈھونڈا مگر وہ نہ ملا، فرمایا: اس کو پھر جا کر تلاش کرو، بخدا نہ میں نے جھوٹ بولا ہے نہ مجھے (حضور نبی ا کرم ﷺ کی طرف ہے) حجوٹ بتایا گیا ہے، یہ بات انہوں نے دویا تین بار کہی، حتیٰ کہ لوگوں نے اسے بالآ خرایک کھنڈر میں ڈھونڈ لیا اور اس کی لاش لا کر حضرت علی کے سامنے رکھ دی۔عبید اللہ کہتے ہیں: میں اس سارے معاملہ کا

<sup>(</sup>۱) ا- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ۲:۹۹۲، رقم: ۱۰۲۱

٢- نسائي، السنن الكبرى، ٥: ١٠ ١، رقم: ٨٥٢٢ ٣- ابن حبان، الصحيح، ٥ ١:٣٨٧، رقم: ٢٩٣٩

عینی گواہ ہوں اور حضرت علی ﷺ کا قول ان خوارج کے بارے میں ہی تھا۔''

امام یکی بن شرف نووی شرح صحیح مسلم میں حضرت علی کے قول "کَلِمَةُ حَقِّ أُرِیدَ بِهَا بَاطِلٌ" کی شرح کرتے ہوئے کھتے ہیں:

معناه أن الكلمة أصلها صدق، قال الله تعالى: ﴿إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ اللهِ اللهِ الْحُكُمُ اللهِ  $^{(1)}$  لكنهم أرادوا بها الإنكار على علي ﴿ في تحكيمه.  $^{(7)}$ 

"اس كامعنى يه ہے كه اصلاً يه كلمه سچا ہے، الله تعالى كا فرمان ہے: ﴿ تَمُم صرف الله بَي كا مِن ہِ ﴾ ليكن انہول نے اس نعرہ كو حضرت على ﷺ كے تكم كورد كرنے كے لئے استعال كيا (يه باطل ہے)۔"

علامہ شبیر احمد عثانی نے بھی''فتح الملھم (۵: ۱۲۹)'' میں مذکورہ کلمات کی یہی شرح بیان کی ہے۔

ایک دوسری روایت میں طارق بن زیاد بیان کرتے ہیں:

خَرَجُنَا مَعَ عَلِيٍّ ﴿ إِلَى الْخَوَارِجِ فَقَتَلَهُمُ، ثُمَّ قَالَ: انْظُرُوا فَإِنَّ نَبِيَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

''ہم حضرت علی ﷺ کے ساتھ خوارج کی طرف (ان سے جنگ کے لیے) نکلے حضرت علی ﷺ نے ان کا خاتمہ کیا پھر فرمایا: دیکھو بے شک حضور نبی اکرم ﷺ

<sup>(</sup>١) الأنعام، ٢: ٥٤

<sup>(</sup>۲) نووی، شرح صحیح مسلم، ۵: ۱۵۳، ۱۵۳

<sup>(</sup>٣) ١- نسائي، السنن الكبرى، ٥: ١٢١، رقم: ٨٥٢٦ ٢- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ٤٠١، رقم: ٨٣٨

#### نے فرمایا: عنقریب ایسے لوگ نگلیں گے کہ حق کی بات کریں گے لیکن وہ کلمیہُ حق ان کے حلق سے نیجے نہیں اترے گا۔''

ان احادیثِ مبارکہ سے پتہ چلا کہ خوارج اپنے انتہا پیندانہ منصوبوں کو پایہ تکمیل تک پہنچانے کے لئے نعرہُ حق لگاتے ہیں لیکن در حقیقت اس کے پیچھے ان کے مذموم مقاصد ہوتے ہیں، جس کی وجہ سے انہیں بے نقاب کرنا نہایت ضروری ہے تا کہ لوگ ان کے ایجھے نعروں کی وجہ سے گمراہ نہ ہوں۔

## m۔ خوارج دہشت گردی کے لیے brain washed

# کم سِن لڑکوں کو استعال کریں گے

حضور نبی اکرم مٹھی آئے نے ان دہشت گردخوارج کے ایک گروہ کی علامت بی بھی بیان فرمائی ہے کہ بیلوگ کم عمر ہول گے اور دہشت گردی کے لیے ان دماغی طور پر ناپختہ (brain washed) کم عمراڑکوں کو استعال کیا جائے گا۔

ا۔ صحیح بخاری، صحیح مسلم اور مسند احمد بن حنبل میں حضرت علی ﷺ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مٹائیلیم نے ارشاد فرمایا:

سَيَخُرُجُ قَومٌ فِي آخِرِ الزَّمَانِ أَحُدَاثُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحُلامِ يَقُولُونَ مِنُ خَيْرِ قَولِ الْبَرِيَّةِ، لاَ يُجَاوِزُ إِيْمَانُهُمُ حَنَاجِرَهُمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّيْنِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمُ فَاتُنُوهُمُ الْقِيَامَةِ. (أ) فَاقُتُلُوهُمُ، فَإِنَّ فِي قَتُلِهِمُ أَجُرًا لِمَنُ قَتَلَهُمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. (أ)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ٢: ٣٥٣٩، رقم: ٢٥٣١

''عنقریب آخری زمانے میں ایسے لوگ ظاہر ہوں گے یا نکلیں گے جو کم سن لڑ کے ہوں گے اور وہ عقل سے کورے (brain washed) ہوں گے۔ وہ ظاہراً (دھوکہ دہی کے لیے) اسلامی منشور پیش کریں گے، ایمان ان کے اپنے طلق سے پنچ نہیں اترے گا۔ وہ دین سے یوں خارج ہوں گے جیسے تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے۔ پس تم انہیں جہاں کہیں یاؤ تو قتل کر دینا کیونکہ ان کو قتل کرنے والوں کو قیامت کے دن ثواب ملے گا۔''

امام ترمَدي ( ٩ ٢٥ هـ) ' السنن ( كتاب الفتن ، باب ما جاء صفة المارقة، ٣٠: ١٨١) '' مين حضرت عبرالله بن مسعود الله سن روايت كرتے بين :

يَخُوُجُ فِى اخرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ أَحُدَاتُ الْأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الْأَحُلاَمِ، يَقُولُونَ مِنُ قَوْلِ خَيْرِ الْبَرِيَّةِ يَقُولُونَ مِنُ قَوْلِ خَيْرِ الْبَرِيَّةِ يَمُونُ الوَّمِيَّةِ. (١)

---- ٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٢٠٢١، رقم: ١٠٢١

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ١: ٨١، ١١٣، ١٣١١، رقم: ٢١٢، ١٩١٢، ١٩١٨، ١٩١٢،

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ٤: ١١٩، رقم: ٢٠٢٣

۵- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٥٩، رقم:

(١) ١- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٣٢، ٣٣

٢ حاكم، المستدرك، ٢: ٥٩ ١، رقم: ٢٦٢٥

٣- ابن أبي عاصم، السنة، ٢: ٣٥٧، رقم: ٩٣٧

٣- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ١٨٧

۵-دیلمی، الفردوس بمأثور الخطاب، ۲: ۳۲۲، رقم: • ۳۲۲

''آ خری زمانے میں پھولوگ پیدا ہوں گے جو کم سِن ہوں گے، وہ بے عقل ہوں گے وہ بے عقل ہوں گے وہ بے عقل ہوں گے (یعنی ان کی brain washing نہایت آسان ہوگی)۔ وہ قرآن مجید پڑھیں گے لیکن بید ان کے حلق سے ینچے نہیں اترے گا، دین اسلام کی باتیں کریں گے، مگر بیلوگ دین سے ایسے نکلے ہوئے ہوں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔''

درج بالا اَحادیث میں اَحُدَاتُ الْاَسْنَانِ اور سُفَهَاءُ الْاَحَلاَمِ ہے مراد کم عمر، وما فی طور پر ناپختہ (brain washed) لڑکے ہیں، جنہیں خوارج اپنے مذموم مقاصد کی شکیل کے لیے دہشت گردانہ کارروائیوں میں استعال کرتے ہیں۔ اس معنی کی صراحت قرآن حکیم میں بھی کم عقلوں اور بے بمجھوں کو سُفَهَاء کہا گیا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَآءَ اَمُوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمُ قِيلُمًا. (١)

''اورتم بے سمجھوں کو اپنے (یا ان کے) مال سپر د نہ کرو جنہیں اللہ نے تمہاری معیشت کی استواری کا سبب بنایا ہے۔''

اس معنی کی تائید درج ذیل اقوال ائمہ سے بھی ہوتی ہے:

ا۔ حافظ ابنِ ججرعسقلانی فرماتے ہیں:

قوله التَّهَيَّمَ: "أَحُدَاث"، والحدث هو الصغير السِّن، هكذا في أكثر الروايات، ووقع هنا للمستملى والسرخسي "حُدَّاث." قال في المطالع: معناه شباب. (٢)

" آپ الليكيم ك الفاظ ميں أَحداث حدث سے ہے جس كا معنى ہے: چھوئى

<sup>(</sup>١) النساء، ٣: ٥

<sup>(</sup>۲) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۲۲: ۲۸۷

عمر کا لڑکا۔ اسی طرح اکثر روایات میں آیا ہے، یہاں مستملی اور سرحسی کی روایات میں خدّاث کالفظ بھی آیا ہے۔ مطالع میں کہا گیا ہے کہ اس کا معنی کم سن نوجوان ہے۔''

حافظ ابنِ حجر عسقلانی مزید فرماتے ہیں:

قوله ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَاهُ الْأَحُلامُ " والمعنى أن عقولهم رديئة. (١)

"آپ طَیْنَیْمْ کے فرمان سُفَهَاءُ الاَّحُلام سے مرادیہ ہے کہ وہ (دہشت گردی کی سفّا کانہ کارروائیاں کرنے والے)عقل وسمجھ میں ناپختہ ہوں گے۔"

#### علامه بدرالدین العینی لکھتے ہیں:

قوله مُنْهَيَّمَ: "حُدّاث الأسنان" هكذا في رواية المستملي والسرخسي. وفي أكثر الروايات: أحداث الأسنان، وهو صغير السِّن. وقال ابن الأثير: حداثة السن كناية عن الشباب، وأوّل العمر. والمراد بالأسنان العمر يعنى أنهم شباب.

قوله التَّانِيَّةِ: "سُفَهَاءُ الْأَحُلام" يعني عقولهم رديئة. (<sup>٢)</sup>

"آپ سُنِیَا کا فرمان ہے: حُدَّاتُ الأسنان مستملی اور سَرْسی کی روایات میں اسی طرح ہے جبکہ اکثر روایات میں أحداث الأسنان کے الفاظ آئے میں اسی طرح ہے جبکہ اکثر روایات میں أحداث الأسنان کے الفاظ آئے ہیں۔ اس سے مراد کم عمر لڑکے میں۔ امام ابن الاثیر نے کہا ہے: حداثة السن سے کنایتاً نوجوانی اور عمر کا اوّل حصہ مراد لیا جاتا ہے اور اسنان سے بھی عمر مراد ہے، یعنی وہ نوجوان میں۔

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۲ ۱: ۲۸۷

<sup>(</sup>٢) بدر الدين عيني، عمدة القاري، ٢١: ٨٠٨، ٩٠٩

''اور آپ ﷺ کے فرمان سُفَهَاءُ اللَّا حُلام سے مراد یہ ہے کہ خوارج ناپختہ عقل والے (یعنی brain washed) ہول گے۔''

سا۔ علامہ مبارک پوری نے بھی جامع التومذی کی شرح تحفة الأحوذی میں اَ اَصان سے معمر نوجوان مراد لئے ہیں۔ (۱)

م. علامة شير احمد عثماني فتح الملهم مين لكصة بين:

قوله: "أَحُدَاتُ اللَّسْنَانِ" إلخ: والحدث هو: الصغير السِّن، هكذا في أكثر الروايات، ووقع في بعضها "حُدَّاث. قال في المطالع: معناه شباب. ..... والأسنان جمع سن، والمراد به العمر، والمراد: أنهم شباب. (1)

"آپ سلیکی کا فرمان ہے: آخدات اُلاً سُنانِ إلى حدث سے مراد ہے: کم سن لڑ کے۔ یہی اکثر روایات میں بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ بعض روایات میں کداث کالفظ بھی وارد ہوا ہے۔ مطالع میں کہا گیا ہے کہ اس کا معنی نوجوان ہے۔ ۔۔۔۔۔ اُس کا معنی نیہ ہے کہ دست اُسُنان، سِن کی جمع ہے جس سے مراد "عمر" ہے۔ اس کا معنی یہ ہے کہ دہشت گردی کرنے والے نوجوان ہوں گے۔"

مندرجہ بالا تصریحاتِ محدثین سے واضح ہوا کہ اَحْدَاتُ الْاَسْنَانِ اور سُفَهَاءُ الْاَسْنَانِ اور سُفَهَاءُ الْاَسْنَانِ اور سُفَهَاءُ الْاَحْدَامُ اللهِ تصریحاتِ محدثین سے مراد وہ brain washed نوجوان ہیں جو کم سن ہیں اور ابھی ان میں شعور کی پختگی نہیں آئی۔ ایسے کم عمر ناپختہ ذہنوں کی برین واشنگ کرکے شاطر دہشت گرد اپنے مذموم مقاصد کی شکیل کرتے ہیں۔ اگر موجودہ دہشت گردانہ کارروائیوں کا جائزہ لیا جائے تو صادق ومصدوق مشیقیم کی میرپیشین گوئی حرف بہ

<sup>(</sup>١) مبارك پورى، تحفة الأحوذى، ٢: ٣٥٣

<sup>(</sup>٢) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٢١

حرف تچی دکھائی دے رہی ہے۔ یہ دہشت گرداپنے مذموم مقاصد کی پھیل کے لیے پندرہ تا اٹھارہ سال کے نوجوانوں کو جذباتی نعروں کے ذریعے بھی دین دہمن سے لڑنے کا نام دے کر، بھی خودکشی کوشہادت کا نام دے کر اور بھی اسلام کے نام پر جنت کا لالچ دے کر بہاتے ہیں۔

## ہ۔''خوارج کا ظہور مشرق سے ہوگا''

حضور نبی اکرم مٹھیکٹھ نے خوارج کے بارے میں یہ پیشین گوئی بھی فرما دی تھی کہ ان کا ظہور مشرق کی طرف سے ہوگا۔

ا۔ امام بخاری حضرت ابو سعید خدری ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ مراہیاتیم نے فرمایا:

يَخُورُ جُ نَاسٌ مِنُ قِبَلِ الْمَشُرِقِ وَيَقُرَءُ وُنَ الْقُرُ آنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمُ يَمُوثُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَا يَعُودُونَ فِيُهِ عَمُوثُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَا يَعُودُونَ فِيُهِ حَتَّى يَعُودُ السَّهُمُ إِلَى فُوقِهِ. (١)

"مشرق کی جانب سے کچھ لوگ نکلیں گے، وہ قرآن مجید پڑھیں گے مگر وہ ان کے حلق سے نیچے نہیں اترے گا۔ وہ دین سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے پارنکل جاتا ہے اور پھر وہ دین میں واپس نہیں آئیں گے جب

تک تیرا پی جگه پر واپس نه لوٹ آئے۔''

۲۔ امام مسلم کی بیان کردہ روایت میں یُسیر بن عمرو کہتے ہیں کہ انہوں نے حضرت سہل بن حنیف کے سے نوارج کا ذکر سنا سہل بن حنیف کے سے بوچھا: کیا آپ نے حضور نبی اکرم ملی کی خوارج کا ذکر سنا ہے؟ انہوں نے فرمایا:

سَمِعُتُهُ وَأَشَارَ بِيَدِهِ نَحُوَ الْمَشُوقِ قَوْمٌ يَقُرَءُونَ الْقُرُ آنَ بِأَلْسِنَتِهِمُ لَا يَعُدُوا تَرَاقِيَهُمُ يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (۱) يَعُدُوا تَرَاقِيَهُمُ يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (۱) "بَهُ اور اپنے ہاتھ سے مشرق کی طرف اشارہ کرکے کہا: وہ (وہال سے تکلیں گے اور) اپنی زبانوں سے قرآن مجید پڑھیں گے گر وہ ان کے حلق سے نہیں اترے گا اور دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے بارنکل جاتا ہے۔''

سا۔ امام بخاری ومسلم حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول الله مٹھیکیم کومنبر پرییفرماتے ہوئے سنا:

أَلاَ إِنَّ الْفِتُنَةَ هَاهُنَا - يُشِيُرُ إِلَى الْمَشُرِقِ - مِنُ حَيُثُ يَطُلُعُ قَرُنُ الشَّيُطَان.  $\binom{r}{}$ 

<sup>(</sup>۱) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب الخوارج شر الخلق والخليفة، ٢: ٠۵٠، رقم: ١٠٢٨

<sup>(</sup>۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب المناقب، باب نسبة اليمن إلى إسماعيل، ۱۲۹۳، رقم: ۳۳۲۰

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب الفتنة من
 المشرق من حيث يطلع قرنا الشيطان، ٣: ٢٢٢٩، رقم: ٢٩٠٥

٣- مالك، الموطأ، كتاب الاستئذان، باب ما جاء في المشرق، ٢: ٩٧٥، رقم: ١٧٥٧

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٤، رقم: ٥٣٢٨

''خبر دار ہو جاؤ! فتنہ اُدھر ہے۔ - آپ مٹھیئے نے مشرق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: - یہیں سے شیطان کا سینگ ( یعنی شیطان کا گروہ ) ظاہر ہوگا۔''

٧٠ حضرت عبدالله بن عمر الله بن الله ب

أَلَا إِنَّ الْفِتْنَةَ هَاهُنَا مِنُ حَيْثُ يَطُلُعُ قَرُنُ الشَّيُطَانِ. (١)

'' خبردار ہو جاؤ کہ فتنہ اُدھر (لیعنی مشرق کی طرف) ہے جہاں سے شیطان کا سنگ <u>نکلے گا۔</u>''

درج بالا فرامین نبوی می این میں صحابہ کرام کوخوارج کے ظہور کی بیشین گوئی کے ساتھ ساتھ ان کے ظہور کی سمت اور علاقہ بھی بتلادیا گیا تھا۔ ان فرامین کے مطابق خوارج کا ظہور حرمین شریفین کی مشرقی سمت سے ہوگا۔ جب کہ حضرت عبداللہ بن عمر کسست سے موگا۔ جب کہ حضرت عبداللہ بن عمر کسست سے مروی درج ذیل حدیثِ مبار کہ میں آپ میٹی آپ میٹی بتا سے مروی درج ذیل حدیثِ مبار کہ میں آپ میٹی آپ میٹی آپ دیا ہے۔

٥- ذَكَرَ النَّبِيُّ سُّ اللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي شَامِنَا اَللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي يَمْنِنَا قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ، وَفِي نَجُدِنَا؟ قَالَ: اَللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي شَامِنَا اَللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي شَمْنِنَا، قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ، وَفِي نَجُدِنَا؟ شَامِنَا اَللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي يَمَنِنَا، قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ، وَفِي نَجُدِنَا؟

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الفتن، باب قول النبي المنته الفتنة من قبل المشرق، ۲: ۲۵۹۸، رقم: ۲۲۸۰

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب الفتنة من المشرق من حيث يطلع قرنا الشيطان، ٣: ٢٢٨، رقم: ٢٩٠٥
 ٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٩، رقم: ٥٩٥٩



فَأَظُنُهُ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ: هُنَاكَ الزَّلازِلُ وَالْفِتَنُ، وَبِهَا يَطُلُعُ قَرُنُ الشَّيُطَان. (۱)

" حضور نبی اکرم شینی نے دعا فرمائی: اے اللہ! ہمارے لیے ہمارے شام میں برکت عطا فرما، اے اللہ! ہمارے کئے ہمارے کین میں برکت عطا فرما، (بعض) لوگوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہمارے نجد کے لئے بھی دعا فرمائی؟ آپ شینی نے فرمائی: اے اللہ! ہمارے لئے ہمارے لئے ہمارے فرمائی: اے اللہ! ہمارے لئے ہمارے کئے ہمارے فرمائی شام میں برکت عطا فرما۔ اے اللہ! ہمارے لئے ہمارے یمن میں برکت عطا فرما۔ اے اللہ! ہمارے لئے ہمارے نجد کے لئے فرما۔ (بعض) لوگوں نے (پھر) عرض کیا: یا رسول اللہ! ہمارے نجد کے لئے ہمی۔ میرا خیال ہے کہ آپ شینی نے تیسری مرتبہ ارشاد فرمایا: وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے اور شیطان کا سینگ (یعنی گروہ) وہیں سے نکلے گا۔"

یہ فرمانِ نبوی مٹی آپھی سوفیصد درست ثابت ہوا جب سیدناعلی المرتضی مٹی آپھی کے دور خلافت میں حرمین شریفین سے مشرق میں عراق کے بارڈر پر واقع علاقے نجد اور حروراء سے خوارج کا پہلا گروہ ظاہر ہوا تھا۔ اور وہیں سے ان کی مسلح دہشت گردی کی ابتداء ہوئی۔ انہی ارشادات میں آقا مٹی آپھی فرا دیا تھا کہ خوارج ہر دور میں نکلتے رہیں گے۔

اگر تجزید کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ وطن عزیز پاکستان بھی حرمین شریفین سے

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب الفتن، باب قول النبي الشيخة: الفتنة من قبل المشرق، ۲: ۲۵۹۸، رقم: ۲۲۸۱

٢- ترمذى، السنن، كتاب المناقب، باب في فضل الشام واليمن،
 ۵: ٣٩٥٣، رقم: ٣٩٥٣

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ١٨ ١، رقم: ٥٩٨٧ ٣- ابن حبان، الصحيح، ٢ ١: • ٢٩، رقم: ١ • ٢٣

مشرقی جانب واقع ہے۔ اس لئے اہل پاکتان کے لئے نماز کی خاطر قبلہ کی سمت بھی مغرب ہی ہے۔ احادیث نبوی مٹھی ہیں سمتِ مشرق کے واضح بیان میں لفظ کے عموم کے تحت اس توسیعی اطلاق کو بھی خارج از امکان قرار نہیں دیا جا سکتا۔ یہاں بھی خوارج کی صفات و علامات کے حاملین نے دہشت گردی اور تباہی و بربادی پھیلا کر قیامتِ صغریٰ بپا کر رکھی ہے۔ ہر روز درجنوں معصوم و بے گناہ لوگ اپنی جانوں سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور سیروں زخی ہو جاتے ہیں۔ مسجدوں اور مزارات کو مسار کیا جا رہا ہے۔ بے گناہ شہریوں کو مسور کے گھاٹ اتار دیا جاتا ہے۔ بازاروں، مارکیٹوں اور زیادہ بھیٹر والی جگہوں کو بطور خاص نشانہ بنایا جاتا ہے تاکہ زیادہ سے زیادہ دہشت پھیلائی جا سکے۔

اس اِطلاق کی تائیدآ گے بیان ہونے والی خوارج کی علامت سے بخوبی ہو جاتی ہے۔

# ۵۔''خوارج دجال کے زمانے تک ہمیشہ نکلتے رہیں گے''

احادیثِ مبارکہ میں بیدتھرت مجھی فرما دی گئی ہے کہ خوارج قیامت تک ہر دور میں نکلتے رہیں گے حتی کہ ان کا آخری گروہ دجال کے زمانے میں ظاہر ہو گا جو اس کے ساتھ مل کرمسلمان کوقتل کرے گا۔

الله الم اَحمد اور الم نسائی حضرت شریک بن شهاب الله سے صحیح حدیثِ مبارکہ میں روایت کرتے ہیں: روایت کرتے ہیں:

كُنتُ أَتَمَنَّى أَنُ أَلْقَى رَجُلًا مِنُ أَصُحَابِ النَّبِيِّ الْمُنْ أَسُحَابِ النَّبِيِّ الْمُنْكَمُ أَسُالُهُ عَنِ الْمَخُوَارِجِ، فَلَقِيْتُ أَبَا بَرُزَةَ فِي يَومِ عِيْدٍ فِي نَفَرٍ مِنُ أَصْحَابِهِ فَقُلْتُ لَهُ: هَلُ سَمِعْتَ رَسُولَ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وَرَاءَهُ شَيْئًا، فَقَامَ رَجُلٌ مِنُ وَرَائِهِ. فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، مَا عَدَلُتَ فِي الْقِسُمَةِ، رَجُلٌ أَسُودُ مَطُمُومُ الشَّعْرِ، عَلَيْهِ ثَوْبَانِ أَبْيَضَانِ فَغَضِبَ رَسُولُ اللهِ سِيَّيَةٍ غَضَبًا شَدِيدًا، وَقَالَ: وَاللهِ، لَا تَجِدُونَ بَعُدِي رَجُلًا هُو أَعُدَلُ مِنِي، ثُمَّ قَالَ: يَخُرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ كَأَنَّ هَذَا مِنْهُمُ هُو أَعُدَلُ مِنِي، ثُمَّ قَالَ: يَخُرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ كَأَنَّ هَذَا مِنْهُمُ يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُم، يَمُرُقُونَ مِنَ الإِسُلامِ كَمَا يَقُرَءُونَ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَاهُمُ التَّحٰلِيُقُ، لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ يَعُرُجُونَ عَنَ الْإِسُلامِ حَمَّى يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَاهُمُ التَّحٰلِيُقُ، لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ عَنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، فَإِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ حَتَّى يَخُرُجَ آخِرُهُمُ مَعَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، فَإِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ حَتَّى يَخُرُجَ آخِرُهُمُ مَعَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، فَإِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ فَقُونًا لَا عَمْ شَوْ الْخَلُقِ وَالْخَلِيُقَةِ. هذا حديث صحيحٌ. (١)

'' مجھے اس بات کی شدید خواہش تھی کہ میں حضور نبی اکرم مٹھینے کے کسی صحابی سے ملوں اور ان سے خوارج کے متعلق دریافت کروں۔ اتفاقاً میں نے عید کے روز حضرت ابوہرزہ کھی کو ان کے کئی دوستوں کے ساتھ دیکھا میں نے ان سے دریافت کیا: کیا آپ نے خارجیوں کے بارے میں حضور نبی اکرم مٹھینے سے دریافت کیا: کیا آپ نے فرمایا: ہاں، میں نے ایپ کانوں سے سنا اور آ تکھوں سے دیکھا کہ حضور نبی اکرم مٹھینے کی خدمت اقدس میں کچھ مال پیش کیا گیا اور آپ مٹھینے نے اس مال کو ان لوگوں میں تقسیم فرما دیا جو دائیں اور بائیں طرف بیٹھے ہوئے تھے، اور جو لوگ بیٹھے بیٹھے تھے آپ مٹھینے نے انہیں پچھ طرف بیٹھے ہوئے تھے، اور جو لوگ بیٹھے بیٹھے تھے آپ مٹھینے نے انہیں پچھ

<sup>(</sup>۱) ا-أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٣٢١

۲- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه
 في الناس، ٤: ١١٩، رقم: ٣٠٠ ٣١

٣- نسائى، السنن الكبرى، ٢: ٢ ٣١، رقم: ٣٥٢٢

٣ بزار، المسند، ٩: ٢٩٣، رقم: ٣٨٣٢

۵- طيالسي، المسند، ١: ٢٣ ١، رقم: ٩٢٣

عنایت نه فرمایا چنانچه ان میں سے ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے کہا، اے ثمہ!

آپ نے تقسیم میں عدل نہیں کیا۔ وہ شخص سیاہ رنگ، سر منڈا اور سفید کپڑے پہنے ہوئے تھا۔ حضور نبی اکرم طبیعیہ شدید ناراض ہوئے اور فرمایا: خدا کی قسم!

تم میرے بعد مجھ سے بڑھ کر کسی شخص کو انصاف کرنے والا نه پاؤگ، پھر فرمایا: آخری زمانے میں پھھ لوگ پیدا ہوں گے بیشخص بھی انہیں لوگوں میں سے ہے۔ وہ قرآن مجید کی تلاوت کریں گے مگر قرآن ان کے ملق سے نیچ نه اترے گا وہ اسلام سے اس طرح نکل جاتا ہوں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ ان کی نشانی میہ ہے کہ وہ سرمنڈے ہوں گے، یہ ہمیشہ نکلتے ہی رہیں گے بہاں تک کہ ان کا آخری گروہ وجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تمہارا (میدانِ بہاں تک کہ ان کا آخری گروہ وجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تمہارا (میدانِ بہاں تک کہ ان کا آخری گروہ وجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تمہارا (میدانِ بہاں تک کہ ان کا آخری گروہ وجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تمہارا (میدانِ بہاں تک کہ ان کا آخری گروہ وجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تمہارا (میدانِ

۲۔ امام احمد بن حنبل اور امام حاکم حضرت عبد الله بن عمرو بن العاص الله سے روایت کرتے ہیں کہ انہول نے حضور نبی اکرم ﷺ کو بیفرماتے ہوئے سنا:

سَيَخُو جُ أَنَاسٌ مِنُ أُمَّتِي مِنُ قِبَلِ الْمَشُرِقِ يَقُوءُونَ الْقُو آنَ لَا يُجَاوِزُ تَوَاقِيَهُمُ، كُلَّمَا خَرَجَ مِنُهُمُ قَرُنٌ قُطِعَ كُلَّمَا خَرَجَ مِنُهُمُ قَرُنٌ قُطِعَ حَتَّى عَدَّهَا زِيَادَةً عَلَى عَشُرَةٍ مَرَّاتٍ، كُلَّمَا خَرَجَ مِنُهُمُ قَرُنٌ قُطِعَ حَتَّى يَخُو جَ الدَّجَالُ فِي بَقِيَّتِهِمُ. (ا)

"میری امت میں مشرق کی جانب سے کھھ ایسے لوگ تکلیں گے جو قرآن

<sup>(</sup>۱) ا- أحمد بن حنبل، المسند، ۲: ۱۹۸، رقم: ۱۷۸۷

٢- حاكم، المستدرك، ٣: ٥٣٣، رقم: ٨٣٩٧

٣- ابن حماد، الفتن، ٢: ٥٣٢

٣- ابن راشد، الجامع، ١١: ٣٧٧

۵- آجري، الشريعة: ۱۳، رقم: ۲۲۰

پڑھتے ہوں گے لیکن وہ ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا اور ان میں سے جو بھی شیطانی گروہ جوں ہی نکلے گا وہ (فوجی آپریشن کی صورت میں) ختم کر دیا جائے گا۔ ان میں سے جو بھی شیطانی گروہ جوں ہی نکلے گا (ریائی ادارے) ان کا خاتمہ کر دیں گے۔ (یہ فُطِع کا معنی مرادی ہے۔ قطع کر دیے جانے کی معنوی مناسبت فوجی آپریشن کے ساتھ زیادہ بنتی ہے۔) یہاں تک کہ آپ معنوی مناسبت فوجی آپریشن کے ساتھ زیادہ بنتی ہے۔) یہاں تک کہ آپ بھی شیطانی گروہ جب بھی نکلے گا اسے کاٹ دیا جائے گا یہاں تک کہ ان ہی کی باتی ماندہ نسل میں دجال نکلے گا۔''

گرلغوی کاظ سے اس کا دوسرا معنی بھی ہے اور وہ یہ کہ قَرُنُ سینگ کو بھی کہتے ہیں، جسے جانور اپنے وشمن کے لیے ہتھیار کے طور پر استعال کرتے ہیں۔ قرن کا استعارہ استعال کرکے گویا یہ بھی بتا دیا گیا ہے کہ وہ لوگ ہتھیار اٹھا کر بغاوت کریں گے۔ قَرُنُ الشَّیطُان کا مطلب ہے کہ وہ ہتھیار شیطانی مقاصد پورے کرنے کے لیے استعال ہوں گے۔ بے گناہ لوگوں کا قتل عام اور انسانیت کی بربادی شیطان کا اولین مقصد ہے۔

سار اسی مضمون کو امام ابن ماجہ نے بھی حضرت عبد الله بن عمر ﷺ سے روایت کیا ہے۔حضور نبی اکرم ملی ایکی فی فی ایکی ا

كُلَّمَا خَرَجَ قَرُنٌ قُطِعَ، أَكْثَرَ مِنُ عِشُرِينَ مَرَّةً، حَتَّى يَخُرُجَ فِي عِرَاضِهِم الدَّجَّالُ. (۱)

''گروہِ خوارج جب بھی ظاہر ہوگا اسے ختم کر دیا جائے گا۔ ایسا بیس سے زائد بار ہوگا، حتی کہ (سب سے) آخری (گروہ) میں دجال ظاہر ہوگا۔''

### ۲۔''خوارج دین سے خارج ہوں گے''

امام بخاری سیدنا علی ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مٹھیکھ نے .

فرمايا:

(۱) ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٢١، رقم:

(۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲٬۲۲، رقم: ۱۰۲۱

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ك: ١١٩، رقم: ٢٠٢٣

٣- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٩٩، رقم:

۵- أحمد بن حنبل، المسند، ۱: ۸۱، ۱۱۳، ۱۳۱، رقم: ۲۱۲، ۱۹۲۸ ا

يَمُرُقُونَ مِنَ الْإِسُلامِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (١)

''خوارج دین سے یوں خارج ہوں گے جیسے تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے۔'' علامہ بدر الدین العینی مذکورہ بالا احادیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

قوله المنافقية: "يمرقون من الدين" من المروق وهو الخروج. يقال: مرق من الدين مروقاً خرج منه ببدعته وضلالته. وفي رواية سويد بن غفلة عند النسائي والطبري: يمرقون من الإسلام، وفي رواية للنسائي: يمرقون من الحق. (٢)

''آپ سُنَیْنِمَ کا فرمان ہے: ''وہ دین سے خارج ہو جائیں گے۔''یموقون کا لفظ مروق سے نکلا ہے جس کا مطلب ہے: باغی ہونا؛ خارج ہوجانا۔ جس طرح کہا جاتا ہے: وہ اپنی بدعت و ضلالت کے سبب دین سے خارج ہوگیا۔ حضرت سوید بن غفلہ کے روایت میں امام نسائی اور امام طبری سے بیالفاظ مروی ہیں: وہ اسلام سے خارج ہو جائیں گے۔ امام نسائی کی ایک روایت کے مروی ہیں: وہ اسلام سے خارج ہو جائیں گے۔ امام نسائی کی ایک روایت کے

امام ترمذی نے السن میں اس حدیث کو بیان کرنے کے بعد فرمایا: یه روایت حضرت علی، حضرت ابو سعید اور حضرت ابو ذر اسے بھی مروی ہے اور یه حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) ترمذى، السنن، كتاب الفتن، باب في صفة المارقة، ٣٠ ا ٣٨٠، رقم: ٢٨٨

<sup>(</sup>٢) بدر الدين عيني، عمدة القارى، ١٦: ٩٠٩

الفاظ ہیں: وہ حق سے خارج ہو جائیں گے۔''

علامه انورشاه تشميري مروق كي شرح كرت بوخ لكصة بين:

المروق هو الخروج من حيث لا يدري. (١)

''مروق سے مراد ایبا خروج ہے جس میں کوئی پختہ سوچ سمجھ شامل نہ ہو ( یعنی جدھر منہ اٹھایا چل پڑے )۔''

اِس مضمون پر مشتمل در جنوں احادیث صحاحِ ستہ میں وارد ہوئی ہیں، جن کا ہم پہلے ہی ذکر کر کیا ہیں۔

## ک۔"خوارج جہنم کے کتے ہوں گے''

بے گناہ انسانوں کے قتل عام اور سفاکانہ دہشت گردی کی پاداش میں رسول اللہ مائی ہے خوارج کوجہنم کے کتے قرار دیا ہے۔

ا۔ سنن تر مذی میں امام ابو غالب نے حضرت ابو امامہ ﷺ سے روایت کیا ہے:

فَقَالَ أَبُو أُمَامَةَ ﴿ كَلابُ النَّارِ شَرُّ قَتُلَى تَحْتَ أَدِيْمِ السَّمَاءِ خَيْرُ قَتُلَى مَنُ قَتَلُوهُ وَجُوهٌ ﴿ إِلَى قَتُلَى مَنُ قَتَلُوهُ وَجُوهٌ ﴿ إِلَى قَتُلُوهُ وَجُوهٌ ﴿ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٢٨

<sup>(</sup>۲) ۱- ترمذی، السنن، کتاب تفسیر القرآن، باب ومن سورة آل عمران، ۵: ۲۲۲، رقم: ۰۰۰۳

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٢٥٢، رقم: ٢٢٢٢٢

" حضرت ابو امامہ کے نے فرمایا: (یہ خوارج) جہنم کے کتے ہیں، آسان کے پنچ برترین مخلوق ہیں۔ اور وہ شخص بہترین مقتول ہے جسے انہوں نے قتل کیا۔
پھر آپ نے یہ آیت پڑھی: جس دن کئی چبرے سفید ہوں گے اور کئی چبرے سفید ہوں گے اور کئی چبرے سیاہ ہوں گے۔ حضرت ابو غالب کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو اُمامہ کسے عرض کیا: کیا آپ نے یہ رسول اللہ شہر اللہ سے متا ہے؟ انہوں نے فرمایا: اگر میں نے حضور نبی اکرم شہر ہے سے بیان نہ کرتا (یعنی میں نے یہ بات خود کہ سات بارتک نہ سنا ہوتا تو تم سے بیان نہ کرتا (یعنی میں نے یہ بات خود حضور شہر ہارسی ہے)۔"

۲۔ امام ابن ابی شیبہ بیہی اور طرانی نے حضرت ابو غالب سے روایت کیا کہ حضرت ابوامامہ کے نوارج اور حروریہ کے متعلق بیان فرمایا:

كِلَابُ جَهَنَّمَ، شَرُّ قَتُلَى قُتِلُوُا تَحُتَ ظِلِّ السَّمَاءِ، وَ مَنُ قَتَلُوُا خَيْرُ قَتُلَى تَحْتَ السَّمَاءِ ..... إلى الآخر. (١)

'' بیجہم کے کتے ہیں اور زیر آسان تمام مقتولوں سے بدترین مقتول ہیں اور ان کے ہاتھوں شہید ہونے والے زیرِ آسان تمام شہیدوں سے بہترین شہید ہیں۔''

س۔ سعید بن جہمان بیان کرتے ہیں:

كَانَتِ الْخَوَارِجُ قَدُ تَدُعُونِي حَتَّى كِدُثُ أَنْ أَدُخُلَ فِيُهِمُ، فَرَأَتُ

····· سـ حاكم، المستدرك، ٢: ٣٣ ١، رقم: ٢٩٥٥

٣- بيهقي، السنن الكبرى، ٨: ١٨٨

۵- طبراني، مسند الشاميين، ۲: ۲۳۸، رقم: ۲۲۹

(١) ١- ابن أبي شيبة، المصنف، ٤: ٥٥٣، رقم: ٣٧٨٩٢

۲ ـ طبراني، المعجم الكبير، ٨: ٢٦٧، ٢٦٨، رقم: ٨٠٣٨، ٥٣٥ م ٣ ـ بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ١٨٨ أُخُتُ أَبِي بِلاَلٍ فِي النَّوُمِ أَنَّ أَبَا بِلاَلٍ كَلُبٌ أَهُلَبُ أَسُودُ عَيْنَاهُ تَذُرِفَانِ. فَقَالَتُ: بِأَبِي أَنْتَ يَا أَبَا بِلالٍ مَا شَأْنُكَ أَرَاكَ هَكَذَا؟ تَذُرِفَانِ. فَقَالَتُ: بِأَبِي أَنْتَ يَا أَبَا بِلالٍ مَا شَأْنُكَ أَرَاكَ هَكَذَا؟ فَقَالَ: جُعِلْنَا بَعُدَكُمُ كَلابَ أَهُلِ النَّارِ، وَكَانَ أَبُو بِلاَلٍ مِن رُوُّوسِ فَقَالَ: جُعِلْنَا بَعُدَكُمُ كِلابَ أَهُلِ النَّارِ، وَكَانَ أَبُو بِلاَلٍ مِن رُوُّوسِ الْخَوارِج. (ا)

"خوارج مجھے (اپنی طرف) دعوت دیا کرتے تھے (سواس دعوت سے متاثر ہو کر) قریب تھا کہ میں ان کے ساتھ شامل ہو جاتا کہ ابو بلال (خارجی) کی بہن نے خواب دیکھا کہ ابو بلال کالے لمجہ بالوں والے کتے کی شکل میں ہے، اس کی آئکھیں بہہ رہی تھیں۔ بیان کیا کہ اس نے کہا: اے ابو بلال! میرا باپ آپ پر قربان! کیا وجہ ہے کہ میں تمہیں اس حال میں دیکھ رہی ہوں؟ اس نے کہا: ہم لوگ تمہارے بعد دوزخ کے کتے بنا دیئے گئے ہیں۔ وہ ابو بلال خارجیوں کے سرداروں میں سے تھا۔"

## ۸۔ '' دہشت گرد خارجی گروہوں کی ظاہری دین داری سے

### دهوكه نه كهايا جائے"

خوارج تلاوت قرآن اور نماز روزہ کے سخت پابند تھے، ان کی گفتگو میں دنیا کی بہت زیادہ اہتمام بہت زیدہ اہتمام اور افارت اور عبدہ قبول کرنے سے ہرایک کا عذر وگریز ایسے اُمور ہیں کہ ان امور کا پایا اور امارت اور عبدہ قبول کرنے سے ہرایک کا عذر وگریز ایسے اُمور ہیں کہ ان امور کا پایا جاناکسی بھی شخص کو ظاہراً دین دار بلکہ متقی اور مجاہد ہمجھنے کے لئے کافی ہوتا ہے۔ جبیبا کہ امام این ماجہ اور احمد بن عنبل حضرت ابوسلمہ سے روایت کرتے ہیں۔ حضرت ابوسلمہ نے بیان کیا ہے:

<sup>(</sup>۱) ١- ابن أبي شيبة، المصنف، ٤: ٥٥٥، رقم: ٣٥٨٩٥ ٢- عبد الله بن أحمد، السنة، ٢: ٢٣٣، رقم: ١٥٠٩

ا۔ قُلُتُ لِأَبِي سَعِيْدِ الْخُدُرِيِّ ﷺ عَلَى سَمِعْتَ رَسُولَ اللهِ اللهِ الْحَادِيِّ اللهِ اللهِ

''میں نے حضرت ابوسعید خدری ﷺ سے دریافت کیا: کیا آپ نے رسول اللہ طابقیہ ہے حروریہ (یعنی خوارج) کے متعلق کوئی حدیث سی ہے؟ انہوں نے فرمایا: (ہاں) آپ طابقیہ نے ایک گروہ کا ذکر فرمایا جوخوب عبادت کرے گا، (امام احمد کی ایک روایت میں ہے کہ وہ دین میں انتہائی پختہ نظر آئیں گے) دیماں تک کہ) تم اپنی نمازوں اور روزوں کو ان کی نمازوں اور روزوں کے مقابلہ میں کمتر سمجھو گے۔''

یہی سبب ہے کہ خود کئی صحابہ کرام ﷺ کو ان کے معاملے میں شبہ وارد ہوتا تھا۔ عبداللہ بن عباس ﷺ جیسے شخص کہتے ہیں کہ ایسے زاہد و عابدلوگ میں نے کبھی نہیں دیکھے۔ جیسا کہ امام حاکم اور نسائی کی بیان کردہ درج ذیل روایت میں بیان ہوا ہے:

۲- قال عبد الله بن عباس: فأتيتهم وهم مجتمعون في دارهم قائلون، فسلمت عليهم. فقالوا: مرحبا بك يا ابن عباس. قال ابن عباس: وأتيت قومًا لم أر قومًا قط أشد اجتهادًا منهم مسهمة وجوهم من السهر كأن أيديهم وركبهم تثنى عليهم. (۲)

<sup>(</sup>۱) ١- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: • ٢، رقم:

۲- أحمد بن حنبل، المسند، ۳: ۳۳، رقم: ۴ • ۱۱۳ ۳- ابن أبي شيبة، المصنف، ۷: ۵۵۷، رقم: ۹ • ۳۷۹ (۲) ١- حاكم، المستدرك، ۲: ۱۲۲، رقم: ۲۲۵۲

"د حضرت عبد الله بن عباس کہتے ہیں: میں (حضرت علی کی طرف سے)
ان کے پاس ایک گھر میں گیا جہاں وہ سب جمع تھے۔ میں نے ان پرسلام کیا۔
انہوں نے اس کے جواب میں کہا: مرحبا! اے ابن عباس (یعنی صحابی رسول کو جواباً و علیکم السلام بھی نہ کہا)۔ حضرت عبد الله بن عباس کہتے ہیں:
میں نے ان لوگوں سے زیادہ عبادت میں مجاہدہ کرنے والا کسی کونہیں دیکھا تھا۔
مان کے چہرے زیادہ جاگئے کی وجہ سے سوکھ گئے تھے اور ہاتھ پاؤں ٹیڑھے معلوم ہوتے تھے۔"

سار خوارج کی کثرتِ عبادت و ریاضت کا حال حضرت جندب اس طرح بیان فرماتے میں:

لما فارقت الخوارج عليًّا خرج في طلبهم وخرجنا معه، فانتهينا إلى عسكر القوم فإذا لهم دوي كدوي النحل من قراءة القرآن، وفيهم أصحاب الثفنات وأصحاب البرانس، فلما رأيتهم دخلني من ذلك شدة فتنحيت فركزت رمحي ونزلت عن فرسي ووضعت برنسي، فنشرت عليه درعي، وأخذت بمقود فرسي فقمت أصلي إلى رمحي وأنا أقول في صلاتي: اللهم إن كان قتال هؤ لاء القوم، لك طاعة فإذن لي فيه، وإن كان معصية فأرني براءتك. (۱)

<sup>----</sup> ٢- نسائى، السنن الكيرى، ٥: ١٢٥، رقم: ٨٥٤٥

٣ عبد الرزاق، المصنف، ١ : ١٥٨

۳- طبرانی، المعجم الکبیر، ۱: ۲۵۷، رقم: ۵۹۸ • ۱ ۵- بیهقی، السنن الکبری، ۸: ۱۷۹

<sup>(</sup>١) ١- طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ٢٢٧، رقم: ٥٠٥١

۲- سپيشمي، مجمع الزوائد، ۲: ۲۲۷

''جب خوارج علیحدہ ہو گئے، حضرت علی ان کے تعاقب میں نکانے تو ہم بھی ساتھ تھے۔ جب ہم خوارج کے لشکر کے قریب پنچے تو قرآن مجید پڑھنے کا ایک شور سنائی دیا۔ ان خوارج کی بیہ حالت تھی کہ تہبند بندھے ہوئے، ٹوپیال اوڑھے ہوئے کمال درجہ کے زاہد و عابد نظر آتے تھے۔ ان کا بیہ حال دکھ کر ان سے قال مجھ پر نہایت شاق ہوا۔ میں نے ایک طرف نیزہ گاڑ کر ٹوپی اور زرہ اس پر لگا دی اور گھوڑے سے اتر کر نیزہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنا شروع کی اور اس میں بید دعا کی: 'الہی! اگر اس گروہ کا قتل کرنا تیری طاعت ہے تو مجھے اجازت مل جائے اور اگر معصیت ہے تو مجھے اس رائے پر آگاہی نصیب ہوجائے۔''

ان کے ساتھ جنگ کرنے میں بھی متر دد تھے۔ انہوں نے بالآخر اسی لمحہ سیدنا علی المرتضی اللہ سے حضور نبی اکرم سٹیلین کی احادیث مبارکہ اور پیشین گوئیاں سنیں جو درست ثابت ہوئیں۔ اس سے ان کو شرحِ صدر نصیب ہوگیا کہ یہ ہلاک کیے جانے کے ہی مستحق ہیں۔ دورِ حاضر کے خوارج ظاہری لحاظ سے بڑے متقی و پر ہیزگار نظر آتے ہیں، مگر اپنی باطنی کیفیت، دین دشمن کارروائیوں اور ناحق قتل و غارت گری و دہشت گردی کے پیشِ نظر احادیث میں انہیں سب سے بڑا فتنہ اور بدترین مخلوق قرار دیا گیا ہے۔ وہ بے شک فرآن مجید کی آیات پڑھتے ہیں مگر کا فروں کے بارے میں وارد ہونے والی آیات کا اطلاق مسلمانوں پر کرتے ہیں۔ اپنی نام نہاو فکر کی بناء پر مسلمانوں کو کا فر بنا کر ان کے قتل کا جواز بناتے ہیں۔

حضرت جندب ﷺ یرخوارج کے ظاہری زہد وعبادت اور تدین کا اتنا اثر تھا کہ

<sup>-----</sup> ۳- عسقلانی، فتح الباری، ۱۲:۲۹۲ ۳- شوکانی، نیل الأوطار، ۷: ۳۴۹

## ٩\_''خوارج شرارِ خلق ہیں''

خوارج کو حضور نبی اکرم سی آیا نے اور آپ سی آیا کی اتباع میں صحابہ و تابعین نے تمام مخلوق میں بدترین طبقہ قرار دیا ہے۔اس سلسلے میں بعض روایات درج ذیل ہیں:

أخرج البخاري في صحيحه في ترجمة الباب: قَوُلُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوُمًا بَعُدَ إِذُ هَدَاهُمُ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمُ مَا يَتَقُونَ ﴾ (١) وَكَانَ ابُنُ عُمَرَ رضى الله عنهما يَرَاهُمُ شِرَارَ خَلُقِ اللهِ، وَقَالَ: إِنَّهُمُ انْطَلَقُوا إِلَى آيَاتٍ نَزَلَتُ فِي الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا عَلَى الْمُؤُمِنِيْنَ.

وقال العسقلاني في الفتح: وصله الطبري في مسند على من تهذيب الآثار من طريق بكير بن عبد الله بن الأشج: أَنَّهُ سَأَلَ نَافِعًا كَيْفَ كَانَ رَأَى ابُنُ عُمَرَ فِي الْحَرُورِيَّةِ؟ قَالَ: كَانَ يَرَاهُمُ شِرَارَ خَلُقِ اللهِ، انْطَلَقُوا إِلَى آيَاتِ الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا فِي الْمُؤْمِنِيُنَ.

قلت: وسنده صحيح، وقد ثبت في الحديث الصحيح المرفوع عند مسلم من حديث أبي ذر في في وصف الخوارج: هُمُ شِرَارُ النَّحَلِيُ وَالْخَلِيُ قَةِ. وعند أحمد بسند جيد عن أنس مرفوعًا مثله.

وعند البزار من طريق الشعبي عَنُ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتُ: ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ عِنها قَالَتُ: ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ عِنهَ اللهِ عِنها وَ أُمَّتِي يَقُتُلُهُمُ خِيَارُ أُمَّتِي. وسنده حسن.

<sup>(</sup>١) التوبة، ٩: ١١٥

وعند الطبراني من هذا الوجه مرفوعا: هُمُ شِرَارُ الْخَلْقِ وَالْخَلِيْقَةِ. وفي حديث أبي سعيد على عند أحمد: هُمُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ.

وفي رواية عبيد الله بن أبي رافع عن علي ﷺ عند مسلم: مِنُ أَبْغَضِ خَلُقِ اللهِ إِلَيْهِ.

وفي حديث عبد الله بن خباب الله عند الله الله عند الطبراني: شَرُّ قَتُلَى أَظَلَّتُهُمُ السَّمَاءُ وَأَقَلَتُهُمُ الْأَرُضُ. وفي حديث أبى أمامة الله نحوه.

وعند أحمد وابن أبي شيبة من حديث أبي برزة مرفوعًا في ذكر الخوارج: شَرُّ الْخَلُقِ وَالْحَلِيْقَةِ يَقُولُهَا ثَـَلاثًا.

وعند ابن أبي شيبة من طريق عمير بن إسحاق عَنُ أَبِي هُرَيُرَةَ عند أَمُ شَرُّ اللَخَلُقِ. وهذا مما يؤيد قول من قال بكفرهم. (١)

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب، استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹ ۲-مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب الخوارج شر الخلق والخليقة، ۲: ۵۵۰، الرقم: ۲۲۰۱

٣- أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، وقم: ٢٢٨٥

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ك: ١١٩، ١٢٠، رقم: ٣٠ ٢١

٥- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ١٥، ٢٢٣، رقم: ١١١٣٣

''امام بخاری نے اپنی صحح میں باب کے عنوان کے طور پر بیہ حدیث روایت کی ہے: اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَمَا کَانَ اللهُ لِیُضِلَّ قَوْمًا بَعُدَ إِذْ هَدَاهُمُ حَتَّى یُبَیّنَ لَهُمُ مَا یَتَّقُونَ ﴾ ''اور اللہ کی شان نہیں کہ وہ کسی قوم کو گراہ کر دے۔ اس کے بعد کہ اس نے انہیں ہدایت سے نواز دیا ہو، یہاں تک کہ وہ ان کے لئے وہ چیزیں واضح فرمادے جن سے انہیں پر ہیز کرنا چاہئے۔'' حضرت عبد اللہ بن عمر دضی اللہ عنهما ان (خوارج) کو اللہ تعالیٰ کی بدترین مخلوق سے سے فرماد کے حق میں اور ان کا اطلاق مومنین پر کرنا شروع کر دیا تا کہ اہلِ ایمان کو کافر ومشرک قرار دے سیس۔

''امام عسقلانی فتح البادی میں بیان کرتے ہیں کہ امام طبری نے اس حدیث کو تھذیب الآفاد میں بکیر بن عبد اللہ بن اُشج کے طریق سے مندعلی کے میں شامل کیا ہے کہ''انہوں نے نافع سے بوچھا کہ عبد اللہ بن عمر دضی اللہ عنهما کی حروریہ (خوارج) کے بارے میں کیا رائے تھی؟ انہوں نے فرمایا: وہ اِنہیں اللہ تعالیٰ کی برترین مخلوق خیال کیا کرتے تھے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی ان آیات کو لیا جو کفار کے حق میں نازل ہوئیں تھیں اور ان کا اطلاق مونین پر کیا۔

"مزید برآ س امام عسقلانی فرماتے ہیں کہ میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند سیح علی امام مسلم کے ہاں ابو ذر غفاری کے کی

<sup>·</sup> ۲- ابن أبي شيبة، المصنف، ٤: ٥٥٥، ٥٥٩، رقم: ٥٠ و٣٥٩

ك بزار، المسند، ٩: ٢٩٣، ٥ ٠٣، رقم: ٣٨٣٢

٨ - طبراني، المعجم الأوسط، ٧: ١٨٧، رقم: ١١٣٢

٩- طبراني، المعجم الأوسط، ٤: ٣٣٥، الرقم: • ٢٧٧

١- طبراني، المعجم الصغير، ١: ٣٢، رقم: ٣٣

ا ١ ـ عسقلاني، فتح البارى، ٢ ١: ٢٨٦، رقم: ١٥٣٢

خوارج کے وصف والی حدیث سے بھی ثابت ہے اور وہ حدیث بیہ ہے کہ ''وہ تمام مخلوق میں سے برترین لوگ ہیں۔'' اور امام احمد بن حنبل کے ہاں بھی اسی کی مثل حضرت انس بن مالک ﷺ سے مروی مرفوع حدیث ثابت ہے۔ ''امام بزار ، شعبی سے اور وہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: حضور نبی اکرم شہری آخیہ نے خوارج کا ذکر کیا اور فرمایا: ''وہ میری امت کے بہترین لوگ ہیں اور انہیں میری امت کے بہترین لوگ تیں اور انہیں میری امت کے بہترین لوگ قتل کریں گے۔'' اور اس حدیث کی سندھن ہے۔

''امام طبرانی کے ہاں اسی طریق سے مرفوع حدیث میں مروی ہے کہ''خوارج تمام مخلوق میں سے بدترین ہیں اور ان کو (اُس دور کے) بہترین لوگ قتل کریں گے۔''

''امام احمد بن خنبل کے ہاں حضرت ابو سعید والی حدیث میں ہے کہ خوارج مخلوق میں سب سے بدر بن لوگ ہیں۔

"امام مسلم نے عبیداللہ بن ابی رافع کی روایت میں بیان کیا ہے جو انہوں نے حضرت علی اللہ سے روایت کی کہ یہ (خوارج) اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سے اس کے نزدیک سب سے برترین لوگ ہیں۔

"امام طبرانی کے ہاں عبداللہ بن خباب والی حدیث میں ہے جو کہ وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ" یہ (خوارج) بدترین مقتول ہیں جن پر آسان نے سامیہ کیا اور زمین نے ان کو اٹھایا۔" اور ابو امامہ والی حدیث میں بھی یمی الفاظ ہیں۔

''امام احمد بن حنبل اور ابن انی شیبه، ابو برزه کی حدیث کو مرفوعاً خوارج کے ذکر میں بیان کرتے ہیں کہ''خوارج، مخلوق میں سے بدترین لوگ ہیں۔'' ایسا تین بار فرمایا۔

''اور ابن ابی شیبہ، عمر بن اسحاق کے طریق سے اور وہ حضرت ابو ہریرہ رہے سے روایت کرتے ہیں کہ''خوارج بدترین مخلوق ہیں۔'' اور بیہ وہ چیز ہے جو اس شخص کے قول کی تائید کرتی ہے جو ان کو کافر قرار دیتا ہے۔''

إِنَّ مَا أَتَخَوَّ ثُ عَلَيُكُمُ رَجُلٌ قَرَأَ الْقُرُ آنَ حَتَّى إِذَا رُئِيَتُ بَهُجَتُهُ عَلَيُهِ وَكَانَ رِدُنًا لِلْإِسُلامِ غَيْرَهُ إِلَى مَا شَاءَ اللهُ فَانُسَلَخَ مِنْهُ وَنَبَذَهُ وَرَاءَ طَهُرِهِ وَسَعٰى عَلَى جَارِهِ بِالسَّيُفِ وَرَمَاهُ بِالشِّرُكِ قَالَ: قُلُتُ: يَا ظَهُرِهِ وَسَعٰى عَلَى جَارِهِ بِالسَّيُفِ وَرَمَاهُ بِالشِّرُكِ قَالَ: قُلُتُ: يَا نَبِي اللهِ، أَيُّهُمَا أَوْلَى بِالشِّرُكِ الْمَرُمِيُّ أَمِ الرَّامِي قَالَ: بَلِ الرَّامِي. (۱)

''بے شک مجھے جس چیز کاتم پر خدشہ ہے وہ یہ کہ ایک ایبا آ دمی ہوگا (یعنی پچھ لوگ ایسے ہوں گے) جس نے قرآن پڑھا یہاں تک کہ اُس پر قرآن کا جمال آگیا۔ سو جب تک اللہ نے چاہا وہ اسلام کی خاطر دوسروں کی پشت پناہی بھی کرتا رہا۔ بالآخر وہ قرآن سے دور ہوگیا اور اس کو اپنی پشت پیچھے پھینک دیا، اپنے پڑوی پر تلوار لے کر چڑھ دوڑا، اس پر شرک کا الزام لگایا (اور اس بنا پر اس کے قبل کے دریے ہوگیا)۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اس کے قبل کے دریے ہوگیا)۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: این دونوں میں سے کون زیادہ شرک کے قریب ہوگا، شرک کا الزام لگانے والا یا جس پر شرک کا الزام لگایا گیا؟ آپ سرائی آپ نے فرایا: شرک کا الزام لگانے والا (خود شرک کے قریب ہوگا)۔'

<sup>(</sup>۱) ا- ابن حبان، الصحيح، ۱: ۲۸۲، رقم: ۸۱ ۲- بزار، المسند، ٤: ۲۲۰، رقم: ۲۷۹۳

٣ بخارى، التاريخ الكبير، ١٠: ١ ٠٣، رقم: ٢٩٠٧

٣- طبراني، المعجم الكبير، ٢٠: ٨٨، رقم: ١٢٩ (عن معاذبن جبل ١)

### نهایت انهم نکته

ا۔ صفوان بن محرز نے حضرت جندب بن عبد اللہ اللہ سے روایت بیان کی ہے کہ آپ ایک گروہ کے پاس سے گزرے جو (بڑی خوش الحانی سے) قرآن حکیم پڑھ رہا تھا، حضرت جندب کے نے ان کے بارے میں فرمایا:

لاَ يَغُرَنَّكَ هَـُؤُلَاءِ إِنَّهُمُ يَقُرَأُوْنَ الْقُرُآنَ الْيَوْمَ وَيَتَجَالَدُوْنَ بِالسُّيُوُفِ غَدًا. (١)

'' تہمیں ان کا (اسنے خوب صورت انداز میں) قرآن پڑھنا دھوکے میں نہ ڈالے۔ یہ لوگ آج قرآن پڑھ رہے ہیں اور کل یہی لوگ اسلحہ لے کر (مسلمانوں کے خلاف) برسرِ پیکار ہوں گے۔''

حضرت حرب بن اساعيل الكرمانى سے مروى ہے كه امام احمد بن صبل نے فرمايا:
 اَلُخَوَارِجُ قَوُمُ سُوءٍ، لاَ أَعُلَمُ فِى الْأَرُضِ قَوُمًا شَرَّا مِنْهُمُ، وَقَالَ:
 صَحَّ الْحَدِيثُ فِيهِمُ عَنِ النَّبِيِّ مُنْ يَشَيْهُمْ، وَمِنُ عَشَرَةٍ وُجُوهٍ. (٢)

'' خوارج بہت ہی برا گروہ ہے، روئے زمین پر اس سے بری قوم میرے علم میں نہیں۔ اور یہ بھی فرمایا کہ ان کے بارے میں حضور نبی اکرم میں آگئے کی

(١) ١- طبراني، المعجم الكبير، ٢: ١٢٤، رقم: ١٧٨٥

۲- منذری، الترغیب والترهیب، ۳: ۱۲۲، رقم: ۳۵۱۳ ۳- دیلمی، مسند الفردوس، ۴: ۱۳۳، رقم: ۹۳۱۹

٣- سيثمي، مجمع الزوائد، ٧: ٢٣١

(۲) أبو بكر بن الخلال نے اسے "السنة (باب الإنكار على من خرج على السلطان، ص: ۱۳۵، رقم: ۱۱۰)" میں اسناد صحیح كے ساتھ روایت كیا ہے۔

#### حدیث سیح ہے اور دس طرق سے اس کی سند سیح طور پر ثابت ہے۔''

سا۔ حضرت یوسف بن موی سے مروی ہے کہ امام احمد بن صنبل سے عرض کیا گیا کہ کیا خوارج کافر ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: یہ دین سے خارج ہوجانے والے لوگ ہیں۔ آپ سے پھر عرض کیا گیا کہ کیا یہ کافر ہیں؟ تو انہوں نے پھر وہی جواب دیا کہ وہ دین سے نکل جانے والے لوگ ہیں۔'(۱)

# •ا۔ فرمانِ نبوت: فتنهٔ خوارج کی مکمل سرکوبی کی جائے

گزشته صفحات میں جس طرح ہم نے قرآنی آیات اور احادیث نبوی سے ماخوذ خوارج کے عقائد ونظریات، علامات اور بدعات کا تذکرہ کیا ہے، اس طرح ذیل میں اُن احادیث نبوی کا تذکرہ کیا جارہا ہے جن میں حضور نبی اکرم سی اُن اِن فتنے کی سرکوبی کا واضح حکم فرمایا ہے۔

### (۱)''خوارج کا کلیتًا خاتمه واجب ہے''

احادیثِ مبارکه میں وارد الفاظ - فَإِذَا لَقِیْتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ اور فَإِذَا رَقِیْتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ اور فَإِذَا رَأَیْتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ - کے حکم کے تحت اُن کا خاتمہ واجب ہے۔ علاوہ ازیں دیگر بے شار احادیث الی بھی ہیں کہ آپ می آپین ضرور قبل کر دوں گا۔ اس باب میں چنداحادیث مبارکہ درج ذیل ہیں:

ا۔ سیدناعلی کے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مٹھیھم نے فرمایا:

سَيَخُرُجُ قَومٌ فِي آخِرِ الزَّمَانِ أَحْدَاتُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحُلامِ

<sup>(</sup>۱) أبو بكر بن الخلال نے اسے "السنة (باب الإنكار على من خرج على السلطان، ص: ۱۳۵، رقم: ۱۱۱)" میں اسناد حسن كے ساتھ روايت كيا ہے۔

يَقُولُونَ مِنُ خَيْرِ قَولِ الْبَرِيَّةِ، لاَ يُجَاوِزُ إِيُمَانُهُمُ حَنَاجِرَهُمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الدِّيْنِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَأَيْنَمَا لَقِيُتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ، فَإِنَّ فِي قَتُلِهِمُ أَجُرًا لِمَنُ قَتَلَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. (1)

''عظریب آخری زمانے میں ایسے لوگ ظاہر ہوں گے، وہ نوعمر اور ناپختہ سمجھ لڑکے ہوں گے، وہ اسلامی تعلیمات پیش کریں گے لیکن ایمان ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا۔ وہ دین سے یوں خارج ہوں گے جیسے تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے۔ پس تم (دورانِ جنگ) جہاں بھی انہیں پاؤ قتل کر دو کیونکہ ان کوقتل کر دو کیونکہ کی کوئٹر کی کرنے والوں کو قیامت کے دن بڑا اجر ملے گا۔''

امام ترمذی "السنن (کتاب الفتن، باب فی صفة المارقة، ۱۳۸۰، رقم: ۲۸۸) میں اس حدیث کو حضرت عبد الله بن مسعود الله سے روایت کرنے کے بعد فرماتے ہیں: بیروایت حضرت علی، حضرت ابوسعید اور حضرت ابو ذر الله سے بھی مروی ہے اور بیر حدیث صحیح ہے۔

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲٬۲۲، رقم: ۱۰۲۱

٣- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ٤: ١١٩، رقم: ٢٠ ٢٠

٣- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٥٩، رقم:

۵- أحمد بن حنبل، المسند، ۱: ۸۱، ۱۱۳، ۱۳۱، رقم: ۲۱۲، ۱۹۲۸ ا

امام ترمذی کے قول سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ خوارج جیسے عقائد و نظریات رکھنے والے لوگوں اور گروہوں کا شار بھی خوارج میں ہوگا اور ان پر بھی خوارج کا ہی تھم صادر ہوگا۔

۲۔ صحیح بخاری میں حضرت ابو سعید خدری است مروی ہے کہ حضور نبی اکرم اللہ نے ارشاد فرمایا:

إِنَّهُ يَخُرُجُ مِنُ ضِئَضِىءِ هَذَا قَوُمٌ ..... قَالَ: لَئِنُ أَدُرَكُتُهُمُ لَأَقْتُلَنَّهُمُ قَتُلَ ثَمُودُ ذَ. (1)

''اس کی نسل سے ایسے لوگ یعنی خوارج پیدا ہوں گے۔ .....آپ مُنْهِلَا آغ نے یہ بھی فرمایا کہ اگر میں ان لوگوں کو پاؤں تو ضرور بالضرور قومِ شمود کی طرح انہیں قتل کر دوں گا۔''

إِنَّ مِنُ ضِئْضِي هَذَا قَوْمًا يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمُ

(۱) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب المغازي، باب بعث علی بن أبي طالب وخالد بن الولید إلى الیمن قبل حجة الوداع، ۳: ۱۵۸۱، رقم: ۳۹۰۸

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲۳۲، ۵۳۳، رقم: ۱۰۹۳

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٩، رقم: ٢١٠١١

٣- ابن خزيمة، الصحيح، ٣: ١٤، رقم: ٢٣٧٣

٥- ابن حبان، الصحيح، ١: ٥٠٧، رقم: ٢٥

٢- أبويعلى، المسند، ٢: • ٣٩، رقم: ١١٢٣

يَمُرُقُونَ مِنَ الإِسُلاَمِ مُرُوقَ السَّهُمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ ..... لَئِنُ أَدُرَكَتُهُمُ لَا لُومِيَّةِ ..... لَئِنُ أَدُرَكَتُهُمُ لَا لُومِيَّةِ ..... لَئِنُ أَدُرَكَتُهُمُ لَا لُقُتُلَنَّهُمُ قَتُلَ عَادٍ. (1)

''اس شخص کی نسل سے ایسے لوگ پیدا ہوں گے کہ وہ قرآن پڑھیں گے لیکن قرآن ان کے حلق سے ایسے لوگ بیدا ہوں گے کہ وہ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے، وہ بت پرستوں کو چھوڑ کر مسلمانوں کو قل کر یں گے اگر میں انہیں پاؤں تو قوم عاد کی طرح ضرور بالضرور قل کر دوں گا۔''

حافظ ابن جرعسقلاني إس حديث كي شرح مين لكهة بين:

قوله ﴿ اللهِ عَنْهَ اللهِ اللهُ الل

(۱) اـ بخارى، الصحيح، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: تعرج الملائكة والروح إليه، ٢: ٢٤٠٢، رقم: ١٩٩٥

٢- بخارى، الصحيح، كتاب الأنبياء، باب قول الله: وأما عاد فأهلكوا
 بريح صرصر شديدة عاتية، ٣: ١٢١٩، رقم: ٣١٢٢

٣ مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، ٢: ١٣٧، رقم: ١٠١٣

٣- أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٣٧٦٣

۵- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه
 في الناس، ٢: ١١٨، رقم: ١٠١٣

٢- نسائى، السنن، كتاب الزكاة، باب المؤلفة قلوبهم، ٥: ٨٠، رقم: ٢٥٨٨

(٢) عسقلاني، فتح الباري، ٨: ٩٩

"آپ طُهِيَةَ كَا فرمان ہے: "وہ اہلِ اسلام كوقل كريں گے۔" (خوارج كے متعلق) يہ پيشين گوئى رسول الله طُهِيَةَ كے اخبارِ غيب ميں سے ہے، پس اسی طرح ہوا جس طرح آپ طُهِيَةِ نے فرمایا تھا۔"

علامہ شبیر احمد عثانی نے فتح الملهم میں یہی شرح کیھنے کے بعد یہ جملے بھی درج کیے ہیں:

وقال الأبيّ: ومن عجيب أمرهم ما يأتي أنهم حين خرجوا من الكوفة منابذين لعلي رهم القوا في طريقهم مسلماً وكافراً، فقتلوا المسلم. (1)

''أُبَى (بن كعب) نے كہا ہے: خوارج كا عجيب معامله سامنے آتا ہے جس وقت وہ كوفه سے حضرت على الله قات ايك ملاقات ايك مسلمان اور ايك كافر سے ہوئى۔ انہوں نے كافر كو چھوڑ ديا مگر مسلمان كو مار دلاك'

۷۰۔ امام احمد بن حنبل، ابوداود اور ابن ماجہ حضرت ابوسعید خدری ﷺ اور حضرت انس بن مالک ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي اخْتِلاتٌ وَفُرُقَةٌ قَوُمٌ يُحْسِنُونَ الْقِيْلَ وَيُسِيئُونَ الْفِيْلَ وَيُسِيئُونَ الْفِعُلَ ..... هُمُ شَرُّ الْخَلُقِ وَالْخَلِيْقَةِ، طُوبَى لِمَنُ قَتَلَهُمُ وَقَتَلُوهُ، يَدُعُونَ إِلَى كِتَابِ اللهِ وَلَيْسُوا مِنْهُ فِي شَيءٍ، مَنُ قَاتَلَهُمُ كَانَ أَولَى يَدُعُونَ إِلَى كِتَابِ اللهِ وَلَيْسُوا مِنْهُ فِي شَيءٍ، مَنُ قَاتَلَهُمُ كَانَ أَولَى إِللهِ مِنْهُمُ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ مَا سِيمَاهُمُ؟ قَالَ: التَّحُلِيُقُ . (٢)

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥١

<sup>(</sup>٢) ١- أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٣٤٦٥

''عنقریب میری امت میں اختلاف اور تفرقہ رونما ہوگا عین اس وقت ایسے لوگ ظاہر ہوں گے جو اپنے قول اور نعرے میں اچھے ہوں گے مگر اپنے طرز ممل اور روش میں نہایت برے ہوں گے۔ ..... وہ ساری مخلوق میں بدترین لوگ ہوں گے، خوش خبری ہو اُسے جو انہیں قتل کرے گا اور اُسے بھی جسے وہ خوارج شہید کریں گے۔ وہ اللہ کھٹا کی کتاب کی طرف بلا ئیں گے لیکن اس کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں ہوگا؛ ان کا قاتل ان کی نسبت اللہ تعالیٰ کے زیادہ قریب ہوگا۔ صحابہ کرام کی فرمایا: یا رسول اللہ! ان کی نشانی کیا ہے؟ فرمایا: سر منڈانا۔''

۵۔ امام احمد بن حنبل نے حضرت ابوسعید خدری شے سے ایک اور حدیث بیان کی
 ہے جس کے رجال بھی ثقہ ہیں۔ روایت کے الفاظ یہ ہیں:

أَنَّ أَبَا بَكُرٍ ﴿ جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللهِ سَيْنَهُمْ ، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ، إِنِّي مَرَرُتُ بِوَادٍ كَذَا وَكَذَا فَإِذَا رَجُلٌ مُتَخَشِّعٌ ، حَسَنُ الْهَيْئَةِ ، يُصَلِّي فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ سُمَّيَهُمْ: إِذَهَبُ إِلَيهِ ، فَاقْتُلُهُ ، قَالَ: فَذَهَبَ إِلَيهِ أَبُوبَكُرٍ ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ سُمَّيَهُمْ: إِذُهَبُ إِلَيهِ ، فَاقْتُلُهُ ، قَالَ: فَذَهَبَ إِلَيهِ أَبُوبَكُرٍ ، فَلَمَّا رَآهُ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ كَرِهَ أَنْ يَقْتُلُهُ ، فَرَجَعَ إِلَى رَسُولِ فَلَمَّا رَآهُ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ كَرِهَ أَنْ يَقْتُلُهُ ، فَرَجَعَ إِلَى رَسُولِ

<sup>-----</sup> ٢- ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: • ٢، رقم:

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٢٢٣، رقم: ١٣٣٢٢

٣- حاكم، المستدرك، ٢: ١٢١، رقم: ٢٦٢٩

۵- بيهقى، السنن الكبرى، ٨: ١٤١

۲- مقدسي نے "الأحادیث المختارة (۵:۷)، رقم: ۲۳۹۱، ۲۳۹۱)"
 میں اس کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے۔

ابويعلى، المسند، ۵: ۳۲۲، رقم: ۱۱ ۳۱

اللهِ اللهِ

'' حضرت ابوبکر کے خضور نبی اکرم مٹھی کے خدمتِ اقدی میں عاضر ہوکر عرض کیا: یارسول اللہ! میں فلاں فلاں وادی سے گزرا تو میں نے ایک نہایت متواضع ظاہراً خوبصورت دکھائی دینے والے شخص کونماز بڑھتے دیکھا۔ حضور نبی اکرم مٹھی نے ان سے فرمایا: اس کے پاس جاکرات قبل کردو۔ رادی نے کہا کہ حضرت ابو بکر کے اس کی طرف گئے تو انہوں نے جب اسے نہایت خشوع سے نماز بڑھتے دیکھا تو اسے قبل کرنا مناسب نہ سمجھا اور حضور نبی اکرم مٹھی کی خدمت میں (اسے بغیر قبل کئے) واپس لوٹ آئے۔ رادی نے کہا: پھر حضور نبی اکرم مٹھی کے خدمت میں (اسے بغیر قبل کئے) واپس لوٹ آئے۔ رادی نے کہا: پھر حضور نبی اکرم مٹھی کے خضرت ابوبکر نے دیکھا اور انہوں نے بھی اسے اس عالت میں دیکھا جیسے کہ حضرت ابوبکر نے دیکھا تھا۔ انہوں نے بھی اسے اس عالت میں دیکھا جیسے کہ حضرت ابوبکر نے دیکھا تھا۔ انہوں نے بھی اس کے قبل کو ناپند کیا۔ رادی نے بیان کیا کہ وہ بھی لوٹ آئے اور عرض کیا: یارسول اللہ! میں نے اسے نہایت خشوع وخضوع سے نماز آئے ورعرض کیا: یارسول اللہ! میں نے اسے نہایت خشوع وخضوع سے نماز

<sup>(</sup>۱) ا-أحمد بن حنبل، المسند، ۳: ۱۵، رقم: ۱۱۱۳۳

٢- هيثمي، مجمع الزوائد، ٢: ٢٢٥

٣ـ عسقلاني، فتح الباري، ١٢: ٢٢٩

پڑھتے دیکھا تو (اس حالت میں) اسے قبل کرنا پیند نہ کیا۔ آپ سٹھی نے فرمایا: اے علی! جاؤ اسے قبل کر دو۔ راوی نے بیان کیا کہ حضرت علی شاریف لے بوکر جا چکا تشریف لے گئے، تو انہیں وہ نظر نہ آیا۔ (اسنے میں وہ خض فارغ ہوکر جا چکا تھا) تو حضرت علی شا وہ فرایا: یا رسول اللہ! وہ کہیں وکھائی نہیں دیا۔ بیان کیا کہ حضور نبی اکرم مٹھی نے فرمایا: یقیناً یہ اور اس کے ساتھی قرآن پڑھیں گے لیکن وہ ان کے حلق سے نیخ نہیں اترے گا، وہ دین سے قرآن پڑھیں گے لیکن وہ ان کے حلق سے نیخ نہیں اترے گا، وہ دین سے اس طرح نکل جا تا ہے پھر وہ اس میں بیٹ کرنہیں آئیں گے یہاں تک کہ تیر بلٹ کر کمان میں نہ آجائے (یعنی ان کا لیٹ کر دین کی طرف لوٹن ناممکن ہے) سوتم انہیں (جب بھی پاؤ تو ریاستی سطح پر لیٹ کر دین کا دین کے خلاف کارروائی کرکے انہیں) قبل کر دو۔ وہ بدترین مخلوق ہیں۔'

۱مام ابن عبد البرنے روایت کرتے ہیں کہ عدی نے حضرت عمر بن عبد العزیز
 کی طرف خط لکھا کہ خوارج ہمارے سامنے آپ کو گالیاں دیتے ہیں۔حضرت عمر نے انہیں جواب دیا:

إن سبوني فسبوهم أو اعفوا عنهم، وإن شهروا السلاح فأشهروا عليهم، وإن ضربوا فاضربوا. (١)

''اگر وہ مجھے گالیاں دیں تو تم بھی انہیں اسی طرح جواب دویا ان سے درگزر کرو، اگر وہ مسلح جد و جہد کریں تو تم بھی ان کے خلاف مسلح جد و جہد کرو اور اگر وہ قتل و غارت گری کریں تو تم بھی (ان کے خلاف قانونی کارروائی کرکے) انہیں قتل کر دو۔''

### (۲) اُئمہ حدیث کی اہم تصریحات

ندکورہ بالا احادیثِ مبارکہ سے بالکل صراحت کے ساتھ پیر حقیقت عیاں ہو جاتی

<sup>(</sup>١) ابن عبد البر، التمهيد، ٢٣: ٣٣٨، ٣٣٩

ہے کہ خوارج سے جہاں بھی مقابلہ ہو انہیں کلیتاً قتل کر دیا جائے۔ اس کی وضاحت ائمہ و محدثین کے اقوال سے بھی ہوتی ہے جس میں انہوں نے یہی اُصول وضوابط تصریحاً بیان کئے ہیں۔

ا . قاضى عياض صحيح مسلم كى شرح ''إكمال المعلم بفوائد مسلم (٣: ٢/١٨) ، مين لكت بين:

أجمع العلماء على أن الخوارج وأشباههم من أهل البدع والبغي متى خرجوا وخالفوا رأي الجماعة، وشقوا عصا المسلمين، ونصبوا راية الخلاف، أن قتالهم واجب بعد إنذارهم والإعذار إليهم، قال الله تعالى: ﴿فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبُغِيُ حَتَّى تَفِيَءَ الْكَي اَمُرِ

وهذا إذا كان بغيهم لأجل بدعة يكفرون بها، وإن كان بغيهم لغير ذلك لعصبية، أو طلب رئاسة دون بدعة، فلا يحكم في هؤلاء حكم الكفار بوجه، وحكمهم أهل البغي مجردًا على القول المتقدم.

"علاء کا اس پر اجماع ہے کہ جب خوارج اور دیگر بدعتی و باغی گروہ (حکومتِ وقت کے خلاف) خروج کریں، جماعت کی مخالفت کریں، مسلمانوں کی جمعیت کو پارہ پارہ کریں اور اختلاف کا علم بلند کریں تو انہیں ڈرانے اور نصیحت کے طریقے استعال کرنے کے بعد (مسلمانوں پر) ان کے ساتھ جنگ واجب ہو جاتی ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿اس (گروہ) سے لڑو جو بغاوت کا مرتکب مور ہا ہے یہاں تک کہ وہ اللہ کے تکم کی طرف لوٹ آئے ﴾۔

<sup>(</sup>١) الحجرات، ٩٧: ٩

''اگر ان کی یہ دہشت گردی برعت یعنی انتہاء پبندانہ خودساختہ عقائد ونظریات کے سبب ہوئی تو اس کے سبب انہیں کافر قرار دیا جائے گا اور اگر ان کی بغاوت برعت کے علاوہ محض عصبیت یا طلبِ حکومت کی وجہ سے ہوئی تو پھر ان پر حکم کفار صادر نہیں ہوگا۔ صرف پہلی صورت میں ان پر باغی اور دہشت گرد ہونے کا حکم لگایا جائے گا۔'

صاف ظاہر ہے کہ دورِ حاضر کے دہشت گردوں کے انتہاء پبندانہ نظریات اور اپنے سوا سب کو کافر و ملحد اور واجب القتل سمجھنے اور ان کی جانیں تلف کرنے کی روثِل صریحاً بدعتِ مکفّرہ ہے اس لئے ان کا حکم باغیوں کا ہے۔

1- امام نووی "شرح صحیح مسلم (۷: ۱۷۰)" میں کھتے ہیں:

قوله سُتُنَيَّمَ: ''فَإِذَا لَقِينتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمُ أَجُرًا. '' هذا تصريح بوجوب قتال الخوارج والبغاة وهو إجماع العلماء، قال القاضي: أجمع العلماء على أن الخوارج وأشباههم من أهل البدع والبغي متى خرجوا على الإمام، وخالفوا رأي الجماعة وشقوا العصا، وجب قتالهم بعد إنذارهم والاعتذار إليهم.

وهذا كله ما لم يكفروا ببدعتهم، فإن كانت بدعة مما يكفرون به جرت عليهم أحكام المرتدين، وأما البغاة الذين لا يكفرون فيرثون ويورثون ودمهم في حال القتال هدر، وكذا أموالهم التي تتلف في القتال، والأصحّ أنهم لا يضمنون أيضا ما أتلفوه على أهل العدل في حال القتال من نفس ومال.

"آپ ﷺ کا فرمان ہے: "پس جبتم انہیں پاؤ تو (ریاسی سطح پران کے خلاف کارروائی کرنے پر اجر ہے۔" خلاف کارروائی کرنے پر اجر ہے۔"

خوارج اور باغیوں کے قال کے وجوب میں بیفرمانِ رسول ملی قیام تصری ہے، اس پر علماء کا اس پر اجماع ہے کہ اس پر علماء کا اس پر اجماع ہے کہ جب خوارج اور دیگر بدعتی و باغی گروہ حکومتِ وقت کے خلاف خروج کریں، جماعتِ مسلمین کی مخالفت کریں اور جمعیتِ مسلمہ کو پارہ پارہ کریں تو انہیں ڈرانے اور نصیحت کے طریقے استعال کرنے کے بعد (مسلم حکومت پر) ان کے ساتھ جنگ واجب ہو جاتی ہے۔

"پہ سب کچھ اس وقت تک ہوگا جب تک کہ وہ اپنی بدعت کی بناء پر کفر کا ارتکاب نہیں کریں گے، پس اگر ان کی بدعت کفر میں بدل گئی تو اُن پر مرتدین کے احکام لاگو ہول گے۔ البتہ وہ دہشت گرد جو کافر نہیں ہوتے ان کی وراثت تقسیم ہوگی اور وہ بھی مالِ وراثت پائیں گے اور حالتِ جنگ میں ان کے جان و مال کو کوئی تحفظ حاصل نہیں ہوگا اور مسلم حکومت کے ہاتھوں جو اُن کے مال و جان کا نقصان ہوگا وہ اس کا تاوان بھی طلب نہیں کر سکتے۔"

سو علامه شبیر احمد عثانی صحیح مسلم کی شرح ''فتح الملهم (۵: ۱۲۱، ۱۲۷)'' میں رقم طراز ہیں:

قوله سُمُنِيَةٍ: "فَإِنَّ فِي قَتُلِهِمُ أَجُرًا" إلخ: أي أجراً عظيماً. قال النووي: هذا تصريح بوجوب قتال الخوارج والبغاة، وهو إجماع العلماء. قال القاضي: أجمع العلماء على أن الخوارج وأشباههم من أهل البدع والبغي متى خرجوا على الإمام، وخالفوا رأي الجماعة، وشقوا العصا: وجب قتالهم بعد إنذارهم والاعتذار إليهم.

"آپ ﷺ کا فرمان ہے: "یقیناً ان کے (ساتھ جنگ کرکے انہیں) قتل

کرنے میں اجر ہے' یعنی بڑا اجر ہے۔ امام نودیؓ نے کہا ہے: ''خوارج اور باغیوں کے قبال کے وجوب میں بی فرمانِ رسول سُٹی اِیٹم تصرح ہے اور اسی پر علاء کا اِجماع ہے۔'' قاضی عیاضؓ نے کہا ہے: علاء کا اس پر اجماع ہے کہ جب خوارج اور دیگر برعتی و باغی گروہ حکومتِ وقت کے خلاف خروج کریں، جماعتِ مسلمین کی مخالفت کریں اور جمعیت کو پارہ پارہ کریں تو انہیں ڈرانے اور نصیحت کے طریقے استعال کرنے کے بعد (مسلمانوں پر) ان کے ساتھ جنگ کرنا واجب ہے۔''

ندکورہ بالا احادیث و شروحات کی روشی میں ثابت ہوجاتا ہے کہ خوارج کے خلاف ریاسی سطح پر کارروائی کرکے ان کا کلیتاً خاتمہ واجب ہے۔ جب بھی ان کا کوئی گروہ ظہور پذیر ہوائے مکمل طور پر نابود کرنا اور اُس کی جڑیں کاٹ دینا اَمن وسلامتی کا ضامن ہے۔ اُمتِ مسلمہ کی پوری تاریخ میں اہلِ حق کا یہی وطیرہ رہا ہے کہ جب بھی اس گروہ نے سراٹھایا اسے terminate کر دیا گیا۔

# (۳) دہشت گردوں کے خاتمے کی تمثیل قوم عاد اور قوم ثمود

### سے دینے کی حکمت

آپ نے دیکھ لیا کہ احادیثِ مبارکہ میں جابجا خوارج کا قلع قمع کرنے کے لیے قوم عاد اور قومِ ممود کی مثال دی گئی ہے۔ اور حکم دیا گیا ہے کہ ان کا ایسے خاتمہ کیا جائے جس طرح قومِ عاد اور قومِ ممود کا خاتمہ کیا گیا تھا لینی ان کا وجود تک مٹا دیا جائے اور ان کی جڑیں بھی ختم کر دی جائیں۔ اس طرح کہ ان کے دوبارہ اجرنے اور منظم ہونے کے امکانات مکنہ حد تک معدوم ہو جائیں لیکن اس کے لیے پہلے ان تک حق بات پہنچا کر اتمام جمت ضروری ہے تاکہ وہ بغیر قبال کے ہی تائب ہوکر راہ راست پر آجائیں۔

اب قرآن حکیم میں دکھتے ہیں کہ إن گراہ قوموں کو کس طرح صفحہ استی سے منا

دیا گیا تھا۔ إرشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَامَّا عَادٌ فَاُهُلِكُوا بِرِيْحٍ صَرُصَرٍ عَاتِيَةٍ ۞ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمُ سَبُعَ لَيَالٍ وَّثَمَٰنِيَةَ اَيَّامٍ لا حُسُومًا فَتَرَى الْقَوُمَ فِيُهَا صَرُعٰى كَانَّهُمُ اَعُجَازُ نَخُلٍ خَاوِيَةٍ ۞ فَهَلُ تَرَى لَهُمُ مِّنُ ۖ بَاقِيَةٍ ۞ (١)

''اور رہے قومِ عاد کے لوگ! تو وہ (بھی) الی تیز آندھی سے ہلاک کر دیے جو انتہائی سرد نہایت گرج دارتھی اللہ نے اس (آندھی) کو ان پر مسلسل سات را تیں اور آٹھ دن مسلّط رکھا، سوتُو ان لوگوں کو اس (عرصہ) میں (اس طرح) مرے پڑے دیکھتا (تو یوں لگتا) گویا وہ تھجور کے گرے ہوئے درختوں کی کھوکھلی جڑیں ہیں ہوئو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکھتا ہے ہو''

ایک دوسرے مقام پرقوم عاد کی گئی ہلاکت کے بارے میں فرمایا ہے:

فَلَمَّا رَاوُهُ عَارِضًا مُّسُتَقُبِلَ اَوُدِيَتِهِمُ قَالُوا هَلَذَا عَارِضٌ مُّمُطِرُنَا ﴿ بَلُ فَهُو مَا اسْتَعْجَلْتُمُ بِهِ ﴿ رِيْحٌ فِيهَا عَذَابٌ اَلِيُمٌ ۞ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴿ بِاَمُرِ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمُ وَ كُلَّ شَيْءٍ ﴿ بِاَمُرِ رَبِّهَا فَاصْبَحُوا لَا يُرْكَى اللَّهُ مَسْكِنُهُمُ ﴿ كَذَٰلِكَ نَجُزِى الْقَوْمَ الْمُجُرِمِينَ ۞ (٢)

'' پھر جب انہوں نے اس (عذاب) کو بادل کی طرح اپنی وادیوں کے سامنے آتا ہوا دیکھا تو کہنے گئے: یہ (تو) بادل ہے جو ہم پر برسنے والا ہے (ایسا نہیں) وہ (بادل) تو وہ (عذاب) ہے جس کی تم نے جلدی مچار کھی تھی۔ (یہ) آندھی ہے جس میں دردناک عذاب (آرہا) ہے o (جو) اپنے پروردگار کے تمام سے ہر شے کو تباہ و برباد کر دے گی پس وہ ایسے (تباہ) ہو گئے کہ ان کے تمام سے ہر شے کو تباہ و برباد کر دے گی پس وہ ایسے (تباہ) ہو گئے کہ ان کے

<sup>(</sup>۱) الحاقة، ۲۹: Y-۸

<sup>(</sup>٢) الأحقاف، ٣٦: ٢٨، ٢٥

(مِسمار) گھروں کے سوائیچھ نظر ہی نہیں آتا تھا۔ ہم مجرم لوگوں کو اِس طرح سزا دیا کرتے ہیں ہ''

حافظ ابنِ حجر عسقلانی، حضور نبی اکرم سُلِیا کے متفق علیہ فرمان - لَا قُتُلُنَّهُمُ قَتُلَ عَادِ کی شرح میں خوارج کی ہلاکت کو قومِ عاد کی ہلاکت و بربادی کے ساتھ ملاتے ہوئے یوں رقم طراز ہیں:

أي قتلاً لا يبقى منهم أحدا، إشارةً إلى قوله تعالى: ﴿فَهَلُ تَرَى لَهُمُ مِّن مُ بَاقِيَةٍ ﴾. (١)

''لینی ان (خوارج کے خلاف ریاسی سطح پر کارروائی کرکے ان) کا ایساقتی عام کیا جائے کہ ان میں سے کوئی باقی نہ بچے۔ اس میں اللہ تعالیٰ کے فرمان کی طرف اشارہ ہے: ﴿سوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکھا ہے ﴾۔''

یکی شرح حدیث حافظ این جر سے بہت پہلے امام ابوالعباس القرطبی "المفهم شرح صحیح مسلم" میں بیان کر چکے ہیں، آپ فرماتے ہیں:

وقوله الله الله الله الله المركتهم المقتلنهم قتل عاد"، وفي الأخرى: "قتل ثمود"، ومعنى هذا: لئن أدركهم ليقتلنهم قتلاً عامًا؛ بحيث الا يبقى منهم أحدًا في وقت واحد، الا يؤخر قتل بعضهم عن بعض، والا يقيل أحدًا منهم، كما فعل الله بعاد؛ حيث أهلكهم بالريح العقيم، وبثمود حيث أهلكهم بالصيحة. (٢)

''اور حضور نبی اکرم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے: ''اگر میں انہیں پالوں تو ضرور بالضرور قوم عاد کی طرح قتل کر دوں'' اور دوسری روایت میں'' قوم شمود کی طرح

<sup>(</sup>۱) عسقلانی، فتح الباری، ۲: ۳۷۷

<sup>(</sup>٢) قرطبي، المفهم، ٣: • ١١

قتل'' کرنے کے الفاظ ہیں۔ اس کا معنی یہ ہے کہ اگر آپ مٹھی ہے ہے اگر آپ مٹھی ہے ہے ہورت ان کا قتل عام فرماتے کہ ایک تو (اُن کے خلاف کارروائی کرکے) ہر صورت ان کا قتل عام فرماتے کہ ایک وقت میں ان میں سے کسی کو زندہ نہ چھوڑتے۔ ان میں سے کسی کے قتل کو مؤخر فرماتے نہ ان میں سے کسی کو مہلت دیتے جیسا کہ اللہ رب العزت نے قوم عاد کے ساتھ کہ انہیں شدید ہوا کے ذریعے ہلاک کر دیا اور قوم شمود کے ساتھ کہ انہیں سخت آواز کے ذریعے تاہ و برباد کر دیا۔'

امام ابوالعباس القرطبی ہے پہلے یہی معنی اور حکمت امام نوویؒ المنھاج (شرح صحیح مسلم) میں بیان فرما کیکے ہیں۔ آپ نے لکھا ہے:

قوله سُونَيَّمْ: "لئن أدركتهم الأقتلنهم قتل عاد." أى قتلاً عاماً مستأصلاً كما قال تعالى: ﴿فَهَلُ تَراى لَهُمُ مِّنُ الْإِقْيَةِ ۞ . (١)

''آپ ﷺ کے ارشادِ گرامی''اگر میں انہیں پالوں تو قومِ عاد کی طرح ضرور بالضرور اُنہیں قتل کر کے ختم کر دول گا'' کا مطلب سے ہے کہ ان کا قتلِ عام کرکے جڑے اکھاڑ دیا جائے گا، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے: ﴿سو تُو کیا اِن میں سے کسی کو باقی دیکھا ہے ہے۔''

اسی حکمت کوامام قسطلانی إرشاد الساری میں ان الفاظ سے بیان کرتے ہیں:

"لئن أدركتهم الأقتلنهم قتل عاد" الأستأصلنهم بحيث الا أبقي منهم أحداً كإستئصال عادٍ، والمراد الازمه وهو الهلاك.

"(آپ ﷺ کے فرمانِ اقدس) "اگر میں انہیں پالوں تو خاتمہ قومِ عاد کی طرح ضرور بالضرور اُنہیں قتل کر کے ختم کر دوں گا" (کا مطلب ہے:) میں ضرور بالضرور اُنہیں اِس طرح جڑ سے اکھاڑ کھینک دیا جائے گا کہ ان میں سے

<sup>(</sup>۱) نووی، شرح صحیح مسلم، ۷: ۱۲۲

ایک بھی باقی نہیں رہنے دوں گا جس طرح کہ قومِ عاد کا جڑ سے خاتمہ کیا گیا تھا۔ اور اِس سے مراد اِس فعل کا لازم ہے اور وہ قتل ہے۔''

علامة شبير احمد عثماني نے بھي يہي معنی وحکمت بيان كي ہے:

أي: قتلاً عاماً مستأصلاً، بحيث لا يبقى منهم أحد، كما قال تعالى: ﴿فَهَلُ تَرِىٰ لَهُمُ مِّن مُ بَاقِيَةٍ ۞ . (١)

"آپ طَیْنَیَمْ کے فرمان کا مطلب یہ ہے: یعنی ان کا قبلِ عام کیا جائے گا کہ جڑ سے اکھاڑ پھینک دیا جائے گا تا کہ ان میں سے کوئی باقی نہ رہے، جس طرح کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: ﴿ سُوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکتا ہے ۞ ﴿ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿ سُوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکتا ہے ۞ ﴿ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿ سُوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکتا ہے ۞ ﴿ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿ سُوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکتا ہے ۞ ﴿ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿ سُوتُو کیا ان میں سے کسی کو باقی دیکتا ہے ۞ ﴿ اللہ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الل

يبي معنى وحكمت امام بدر الدين عيني عمدة القارى ميس بيان فرمات بين:

قوله التَّهْيَيَمُ: قتل عاد، وقوله التَّهَيَّمَ: قتل ثمود. ولا تعارض لأن الغرض منه الإستئصال بالكليّة، وعاد وثمود سواء فيه. (٢)

"آپ طَیْنَا کُم کَ فرمان "قتل عاد" اور "قتل شمود" آپس میں ایک دوسرے سے معارض نہیں ہیں، کیول کہ اس قتل سے مقصود ان کا کلی خاتمہ ہے، اور قوم عاد اور قوم شمود اس خاتمہ میں برابر ہیں۔"

قرآن مجید میں آیا ہے کہ قومِ عاد کی طرح قومِ ثمود پر بھی عذابِ الٰہی نازل کیا گیا جس کا ذکر ہمیں یوں ماتا ہے:

وَاَخَذَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَاصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمُ جَثِمِيْنَ۞ كَانُ

<sup>(</sup>١) شبير أحمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥١

<sup>(</sup>٢) بدر الدين العيني، عمدة القارى، ٢٥: ١٢٢

لَّمُ يَغْنَوُا فِيهَا ۚ اَ لَاۤ اِنَّ ثَمُوُ دَا كَفَرُوا رَبَّهُم ۚ اَ لَا بُعُدًا لِّـثَمُودَ ٥ (١)

''اور ظالم لوگوں کو ہولناک آواز نے آ پکڑا سوانہوں نے ضبح اس طرح کی کہ اپنے گھروں میں (مُر دہ حالت میں) اوندھے پڑے رہ گئے ہ گویا وہ بھی ان میں بہت بی نہ تھے، یاد رکھو! (قوم) شمود نے اپنے رب سے کفر کیا تھا۔خبر دار! (قوم) شمود کے لیے (رحمت سے) دوری ہے ہ''

حضور نبی اکرم ملی آیا نے مسلم ریاست کے لئے خوارج کوقومِ عاد وثمود کی طرح قل کرنے کا تاکیدی حکم فرمایا ہے کیوں کہ بیا بھی اپنی سرکشی و بغاوت میں اُنہی قوموں کی طرح حدسے گزرے ہوئے ہیں۔

آپ سٹی آپ ہے ہیں لیے فرمایا کہ اگر کچھ دہشت گردوں کو مار دیا جائے اور کچھ کو چھوڑ دیا جائے یا ان سے ندا کرات کر لیے جائیں تو یوں ان کے بیچے ہوئے سرغنوں کو مہلت مل جائے گی اور وہ کچھ عرصہ بعد فتنہ پروری کے لیے دوبارہ منظم ہو جائیں گے۔ کیونکہ آپ سٹی آپھ کا فرمانِ اقدس ہے جسے امام احمد بن حنبل، امام نسائی، امام حاکم اور دیگر اجل ائمہ نے بیان کیا ہے:

لَا يَزَ الْوُنَ يَخُورُ جُونَ حَتَّى يَخُورُ جَ آخِرُهُمُ مَعَ الْمَسِيْحِ الدَّجَّالِ. (٢)
"خوارج كي ييرًاوه بغير انقطاع كي بميشه پيدا موت رئيں گي يہاں تك كه
ان كا آخرى گروه دجال كے ساتھ فكلے گا۔"

<sup>(</sup>۱) هود، ۱۱:۲۸، ۹۸

<sup>(</sup>٢) ا- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ١٩٢٩، رقم: ١٩٤٩١

٢- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه
 في الناس، ٤: ١١٩، رقم: ٣٠٠٣

٣- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ٢: • ١١، رقم: ٢٦٣٧

اِس حدیث مبارکہ میں حضور نبی اکرم سے آتھے نے خوارج کی نفسیات اور حکمت عملی کے پیش نظر بی تکم صادر فرمایا ہے کہ شروع میں اِتمام جمت ہو جانے کے بعد جب اُن کے خاتمہ کے لیے بہ ذریعہ آپیشن ریاسی اقدامات کئے جائیں تو ممکن ہے کہ وہ اپنی شکست اور کلی خاتمہ کا خدشہ محسوں کرتے ہوئے نداکرات پر آمادہ ہوں۔ یہ ان کی چال اور مکر و فریب ہوگا، اپنی بچی کھی طاقت محفوظ کرنے طریقہ ہوگا۔ مہلت چاہنے کے لیے ایک دھوکہ ہوگا۔ اگر انہیں کلیٹا ختم کر کے دم نہ لیا گیا اور خاتمہ کا اقدام ادھورا چھوڑ دیا گیا تو پھر وہ زیرز مین چلے جائیں گیے۔ مہلت اور دیے گئے وقت کو تنظیم نو اور نئے منصوبہ کے لئے استعال کریں گے۔ اس طرح ایک عرصہ خاموثی سے گزار نے کے بعد دوبارہ دہشت گردی کی کارروائیاں تازہ دم ہو کر شروع کر دیں گے۔ بنابریں حضور نبی اکرم مٹریش نظر قوم عاد اور قوم شمود کی طرح ان کے ممل خاتمے کا حکم دیا ہے تا کہ وہ دوبارہ منظم (reorganize) ہوکر اور اپنی طاقت سمیٹ کر پھر فتنہ و فساد شروع نہ کر سکیں۔ دوبارہ منظم (reorganize) ہوکر اور اپنی طاقت سمیٹ کر پھر فتنہ و فساد شروع نہ کر سکیں۔

حضرت نوح اللیلا نے بھی اپنی قوم کی بتاہی کے خلاف دعا کی تو اُس کا سبب بھی یہ تھا کہ آئندہ کے لیے شرو فساد کا کلیتاً خاتمہ ہوجائے۔قرآن حکیم میں اس کا ذکر یوں آیا ہے:

اِنَّکَ اِنُ تَذَرُهُمُ يُضِلُّوُا عِبَادَکَ وَلَا يَلِدُوْ اللَّا فَاجِرًا كَفَّارًا  $^{(1)}$  ''ب شک اگر تو اُنہیں (زندہ) چھوڑے گا تو وہ تیرے بندوں کو گمراہ کرتے رہیں گے، اور وہ بدکار (اور) سخت کافر اولاد کے سواکسی کو جنم نہیں دیں گے ہ''

لہٰذا ضروری ہے کہ اِن خوارج کو نیست و نابود کر دیا جائے تا کہ مزید شرانگیزی نہ کر سکیں۔قر آن حکیم کے مطابق جب سرکش و باغی قوموں کو اِتمامِ حجت کے بعد احیا نک

<sup>(</sup>۱) نوح، ۱۷:۲۲

عذاب دیا گیا تو یک بارگی ان کی ساری کی ساری قوت تباه کر دی گئی۔ ان میں سے کسی ایک کو بھی نہیں چھوڑا گیا۔ قوم ثمود کے متعلق مزید اِرشادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ آرُسَلُنَا عَلَيْهِمُ صَيْحَةً وَّاحِدَةً فَكَانُوُا كَهَشِيْمِ الْمُحْتَظِرِ (<sup>()</sup> "بِ شَك بَم نِ اُن پر ايك نهايت خوفناك آواز بَشِجى سووه باڑ لگانے والے كے نيح ہوئے اور روندے گئے بھوسے كى طرح ہو گئے (''

مذکورہ بالا إرشاداتِ قرآنی اور احادیثِ نبوی مُنْهِیَّةِ سے ثابت ہوگیا کہ مسلح خارجی گروہوں کے ساتھ مذاکرات کرکے انہیں مہلت دینا انہیں دوبارہ منظم ہونے کا موقع فراہم کرنا ہے جو کہ سراسر حکم الهی اور حکم رسول مُنْهِیَّةِ کی خلاف ورزی ہے۔

# اا۔''خوارج کوتل کرنے پر اُجرعظیم ہے''

اِس اَجْرِ عظیم کا ذکر پہلے بیان کی گئی احادیث صحیحہ میں کثرت سے آچکا ہے اور بخاری ومسلم کی روایات بھی اس پر شاہد عادل ہیں۔ اب ہم یہاں پر مزید چند احادیث مبارکہ کا بیان کریں گے۔

الم احمد بن حنبل حضرت الوبكره الله عند روايت كرتے بي كه حضور نبى اكرم ماية فرمايا:

سَيَخُرُجُ قَوُمٌ أَحُدَاثُ أَحِدًاءُ أَشِدًاءُ، ذَلِقَةٌ أَلْسِنَتُهُمُ بِالْقُرُآنِ، يَقَرَءُونَهُ لاَ يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمُ. فَإِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ فَأَنِيمُوهُمُ، ثُمَّ إِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ فَأَنِيمُوهُمُ، ثُمَّ إِذَا لَقِيْتُمُوهُمُ فَأَنِيمُوهُمُ، فَإِنَّهُ يُؤُجَرُ قَاتِلُهُمُ (٢)

<sup>(</sup>١) القمر، ٥٥: ٣١

<sup>(</sup>٢) ١- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٣٢، ٣٣

٢ حاكم، المستدرك، ٢: ١٥٩، رقم: ٢٢٣٥

'' عنقریب ایسے کم سِن لوگ نکلیں گے جو نہایت تیز طرار اور شدت پیند ہول گے اور قرآن کو بڑی روانی سے پڑھنے والے ہوں گے وہ قرآن پڑھیں گے لیکن وہ ان کے حلق سے نیخے نہیں اترے گا۔ سو جب تم ان سے ملوتو انہیں قتل کر دو پھر جب (ان کا کوئی دوسرا گروہ فکلے اور) اور تم (میدانِ جنگ میں) انہیں ملوتو انہیں بھی قتل کر دو۔ یقیناً ان کے قاتل کو اُجر (عظیم) عطا کیا جائے گا۔''

۲۔ حضرت عبد اللہ بن رباح انصاری کے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت کعب
 کوفر ماتے ہوئے سا:

لِلشَّهِيُدِ نُوْرٌ وَلِمَنُ قَاتَلَ الْحَرُورِيَّةَ عَشُرَةُ أَنُوارٍ (وفي رواية لابن أبي شيبة: فَضُلُ ثَمَانِيَةِ أَنُوارٍ عَلَى نُورٍ الشُّهَدَاءِ) وَكَانَ يَقُولُ لِجَهَنَّمَ سَبُعَةُ أَبُوابٍ ثَلَاثَةٌ مِنْهَا لِلُحَرُورِيَّةِ. (١)

''شہید کے لئے ایک نور ہوگا اور اس شخص کے لئے دس نور ہوں گے جوحروریہ (خوارج) کے ساتھ جنگ کرے گا لینی خوارج کے ساتھ جنگ کرتے ہوئے شہید ہوگا (اور ابن ابی شیبہ کی روایت میں ہے: (دیگر) شہداء کے نور کے مقابلہ میں اس کا نور آٹھ گنا زیادہ ہوگا)۔ اور آپ بی بھی فرمایا کرتے تھے کہ

> ----- ٣- ابن أبي عاصم، السنة، ٢: ٣٥٧، رقم: ٩٣٧ ٣- عبد الله بن أحمد، السنة، ٢: ٧٣٧، رقم: ١٥١٩

> > ۵- بيهقى، السنن الكبرى، ۸: ۱۸۷

امام احمد کی بیان کردہ روایت کے رجال صحیح حدیث کے رجال سیں، امام ابن ابی عاصم نے اس کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے۔ ہے اور امام حاکم نے اسے صحیح حدیث کہا ہے۔

(١) ١- عبد الرزاق، المصنف، ١٥٥١

٢- ابن أبي شيبة، المصنف، ٤: ٥٥٧، رقم: ١ ١ ٣٧٩

جہنم کے کل سات وروازے ہیں ان میں سے تین صرف حروریہ یعنی خوارج کے لئے (مخض) ہیں۔''

# ۱۲ دہشت گرد خارجیوں کی علامات – مجموعی تصویر

روایات میں اِن فتنہ پرور خارجیوں کی متعدد معروف علامات اور واضح نشانیاں بیان فرمائی گئی میں جن کا تذکرہ ذیل میں کیا جاتا ہے:

ا أُحُدَاثُ الْأَسْنَانِ. (١)

"وہ کم سِن لڑ کے ہوں گے۔"

ر سُفَهَاءُ الْأَحُلامِ. (٢)

" د ماغی طور پر ناپخته (brain washed) ہوں گے۔"

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ٢: ٢٥٣٩، وقم: ٢٥٣١

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲٬۲۲۲، رقم: ۱۰۲۲

<sup>(</sup>۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲،۲۲۷، رقم: ۱۰۲۱

#### س كَتُ اللِّحْيَةِ. (١)

''(وین کے ظاہر پر عمل میں غلو سے کام لیں گے اور) گھنی داڑھی رکھیں گے۔'' ۸۔ مُشَمَّدُ الْإِذَارِ. (۲)

"بہت اونیاتہ بند باندھنے والے ہوں گے۔"

۵ يَخُرُ جُ نَاسٌ مِنُ قِبَلِ الْمَشُرِقِ. (٣)

'' یہ خارجی لوگ (حرمین شریفین سے) مشرق کی جانب سے کلیں گے۔''

٧- لَا يَزَالُوُنَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ آخِرُهُمُ مَعَ الْمَسِيْحِ الدَّجَّالِ. (٩٠)

'' یہ ہمیشہ نکلتے رہیں گے یہاں تک کہ ان کا آخری گروہ دجال کے ساتھ

(۱) ۱- بخاري، الصحيح، كتاب المغازي، باب بعث على بن أبي طالب وخالد بن الوليد إلى اليمن قبل حجة الوداع، ٣: ١٥٨١، رقم: ٣٠٩٨

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲۳۲، رقم: ۱۰۲۳

(۲) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب المغازی، باب بعث علی ابن أبی طالب و خالد بن الولید، إلی الیمن قبل حجة الوداع، ۳: ۱۵۸۱، رقم: ۹۳۰۹۳

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲۳۲، رقم: ۱۰۲۳

- (٣) بخارى، الصحيح، كتاب التوحيد، باب قراء ة الفاجر والمنافق وأصواتهم وتلاوتهم لا تجاوز حنا جرهم، ٢: ٢٢٨٨، رقم: ٢٢ ٢١
- (٣) نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ٤: ١٩ ١، رقم: ٣٠ ١٩

نكے گا۔"

لیعنی میہ خوارج وجال کی آمد تک تاریخ کے ہر دور میں وقناً فو قناً ظہور پذیر ہوتے رہیں گے۔

ك لَا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمُ حَنَاجِرَهُمُ. (١)

"ايمان ان كے حلق سے فيے نہيں اترے گا۔"

لیعنی ان کا ایمان دکھلاوا اور نعرہ ہوگا، گر اس کے اوصاف ان کے فکر ونظریہ اور کردار میں دکھائی نہیں دیں گے۔

٨ يَتَعَمَّقُونَ وَيَتَشَدَّدُونَ فِي الْعِبَادَةِ. (٢)

''وہ عبادت اور دین میں بہت متشدد اور انتہاء پسند ہوں گے۔''

٩ يَحْقِرُ أَحَدُكُمُ صَلاتَهُ مَعَ صَلاتِهِم، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِم.

(۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲٬۲۲، رقم: ۱۰۲۱

(۲) ا-أبويعلى، المسند، ۱: ۹۰، رقم: ۹۰

٢- عبد الرزاق، المصنف، ١٠: ١٥٥، رقم: ١٨٢٧٣

(٣) ١- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب من ترك قتال الخوارج للتألف وأن لا ينفر الناس عنه، ٢: ٠٣٥٣٠، رقم: ٢٥٣٨

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۵۳۲، رقم: ۱۰۲۳

''تم میں سے ہرایک ان کی نمازوں کے مقابلے میں اپنی نمازوں کوحقیر جانے گا اور ان کے روزوں کے مقابلہ میں اپنے روزوں کوحقیر جانے گا۔''

ال تُجَاوِزُ صَلاتُهُمُ تَرَاقِيَهُمُ. (١)

''نماز ان کے حلق سے نیچنہیں اترے گی۔''

یعنی نماز کا کوئی اثر ان کے اخلاق و کردار پرنہیں ہوگا۔

اا۔ يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَيُسَ قِراءَتُكُمُ إِلَى قِرَاءَتِهِمُ بِشَيءٍ. (٢)

''وہ قرآن مجید کی ایسے تلاوت کریں گے کہ ان کی تلاوتِ قرآن کے سامنے تمہیں اپنی تلاوت کی کوئی حیثیت دکھائی نہ دے گی۔''

٢١ يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ حُلُونَقَهُم.

''ان کی تلاوت ان کے حلق سے بینچ نہیں اترے گی۔'' لیعنی اس کا کوئی اثر ان کے دل پر نہیں ہو گا۔

١٣ ـ يَقُرَءُوُنَ الْقُرُآنَ يَحُسِبُوُنَ أَنَّهُ لَهُمُ، وَهُوَ عَلَيْهِمُ. (٢٠)

<sup>(</sup>۱) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ۲: ۲۳۸، رقم: ۲۲۱

<sup>(</sup>٢) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٢٨٨، رقم: ٢١٠١

<sup>(</sup>۳) ۱- بخارى الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۳۵۳۰، رقم: ۲۵۳۲

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وقتالهم، ٢: ٧٣- المحيح، ٢٠١٠ المحيد، ١٠١٣

<sup>(</sup>٣) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٢٣٨، رقم: ٢ ٢ ١٠

''وہ یہ سمجھ کر قرآن پڑھیں گے کہ اس کے احکام ان کے حق میں ہیں کیکن در حقیقت وہ قرآن ان کے خلاف حجت ہوگا۔''

١٣- يَدُعُونَ إِلَى كِتَابِ اللهِ وَلَيْسُوا مِنْهُ فِي شَيْءٍ. <sup>(١)</sup>

''وہ (بذریعہ طاقت) لوگوں کو کتاب اللہ کی طرف بلائیں گے لیکن قرآن کے ساتھ ان کا تعلق کوئی نہیں ہوگا۔''

۵ا ـ يَقُولُونَ مِنُ خَيْرِ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ. (<sup>۲)</sup>

''وہ (بظاہر) بڑی اچھی باتیں کریں گے۔''

لینی دینی نعرے (slogans) بلند کریں گے اور اسلامی مطالبے کریں عے(۳)

٢١ يَقُولُونَ مِنُ أَحُسَنِ النَّاسِ قَولًا . (٩)

''ان کے نعرے (slogans) اور ظاہری باتیں دوسرے لوگوں سے انچھی ہول گی اور متاثر کرنے والی ہول گی۔''

- (۱) أبو داود، السن، كتاب السنة، باب في قتل الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٨٢٥
- (۲) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹، رقم: ۲۵۳۱
- ۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
   الخوارج، ۲: ۲،۲۲، رقم: ۱۰۲۱
- (٣) جیسے خلیفه راشد حضرت علی کے دور میں خوارج نے لا حُکُمَ اِلَّا لِلَّهِ کَا پُر کشش نعرہ لگایا تھا۔
  - (٣) طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ١٨١، الرقم: ١١٣٢

كاريسيئون الفغل. (١)

'' گر وہ کردار کے لحاظ سے بڑے ظالم، خونخوار اور گھناؤنے لوگ ہوں گے۔''

٨ ـ هُمُ شَرُّ الْخَلْقِ وَالْخَلِيْقَةِ. (٢)

''وہ تمام مخلوق سے بدترین لوگ ہوں گے۔''

19\_ يَطُعَنُونَ عَلَى أُمَرَائِهِمُ وَيَشُهَدُونَ عَلَيُهِمُ بِالضَّلَالَةِ. <sup>(٣)</sup>

''وہ حکومتِ وفت یا حکمرانوں کے خلاف خوب طعنہ زنی کریں گے اور ان پر گمراہی وضلالت کا فتو کی لگائیں گے۔''

٢٠ يَخُرُجُونَ عَلَى حِيْنِ فُرُقَةٍ مِنَ النَّاسِ. (٣)

''وہ اس وقت منظرِ عام پر آئیں گے جب لوگوں میں تفرقہ اور اختلاف پیدا ہو حائے گا۔''

(۱) أبوداود، السنن، كتاب السنة، باب في قتال الخوارج، ٣: ٢٣٣، رقم: ٣٧٦٥

(۲) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب الخوارج شر الخلق والخليقة،
 ۲: ۵۵، الرقم: ۲۷ ا

(٣) ١- ابن أبي عاصم، السنة، ٢: ٣٥٥، رقم: ٩٣٢

٢- هيثمي، مجمع الزوائد، ٢: ٢٢٨، وقال: رجاله رجال الصحيح-

(٣) ١- بخارى، الصحيح، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٣: ١٣٢١، رقم: ٣٣١٣

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۳۳۵، رقم: ۱۰۲۳

٢١ ـ يَقْتُلُونَ أَهُلَ الإِسُلَامِ وَيَدْعُونَ أَهُلَ الْأَوْتَان. (١)

''وہ مسلمانوں کو قتل کریں گے اور بت پرستوں کو چھوڑ دیں گے۔''

٢٢\_يَسُفِكُونَ الدَّمَ الْحَرَامَ. (٢)

''وہ ناحق خون بہائیں گے۔''

یعنی بے گناہ مسلم اور غیرمسلم افراد کاقتل جائز سمجھیں گے۔

٢٣- يَقُطَعُونَ السَّبِيُلَ وَيَسُفِكُونَ الدِّمَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ مِنَ اللهِ وَيَسُتَحِلُّوُنَ أَهُلَ الذِّمَّةِ. (من كلام عائشة رضىالله عنها) (٣)

"وہ راہزن ہوں گے، ناحق خون بہائیں گے جس کا اللہ تعالی نے حکم نہیں دیا اور غیر مسلم افلیتوں کے قتل کو حلال سمجھیں گے۔" (بید حضرت عائشہ صدیقہ دضی اللہ عنها کا فرمان ہے۔)

٢٣- يُؤُمِنُونَ بِمُحُكَمِهِ وَيَهُلِكُونَ عِنْد مُتَشَابِهِه. (قول ابن عباس (٣)

<sup>(</sup>۱) ا ـ بخارى، الصحيح، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: تعرج الملائكة والروح إليه، ٢: ٢٤٠٢، رقم: ٩٩٩٥

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ٢: ١٠٢٨، رقم: ١٠٢٨

<sup>(</sup>٢) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٢٨٨، رقم: ٢ ١ • ١

<sup>(</sup>٣) حاكم، المستدرك، ٢: ١٩٢، رقم: ٢٩٥٧

<sup>(</sup>۳) ۱- طبری، جامع البیان فی تفسیر القرآن، ۳: ۱۸۱ ۲- عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۴۰۰

''وہ قرآن کی محکم آیات پر ایمان لائیں گے جبکہ اس کی متشابہات کے سبب سے ہلاک ہوں گے۔'' ( قولِ ابن عباس ﷺ)

۲۵ \_ يَقُولُونَ الْحَقَّ بِأَلْسِنَتِهِمُ لَا يُجَاوِزُ حُلُوقَهُمُ. (قول علي ﷺ) (۱)
''وه زبانی کلامی حق بات کہیں گے، مگر وه ان کے حلق سے نیچ نہیں اتر بے
گی۔'' (قول علی ﷺ)

''وہ کفار کے حق میں نازل ہونے والی آیات کا اطلاق مسلمانوں پر کریں گے۔ اس طرح وہ دوسرے مسلمانوں کو گمراہ، کافر اور مشرک قرار دیں گے تا کہ ان کا ناجائز قتل کر سکیس۔'' (قولِ ابنِ عمر ﷺ سے مستفاد)

٢٠ ـ يَمُوُقُونَ مِنَ الدِّيُنِ كَمَا يَمُوُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ. (٣)

''وہ دین سے یوں خارج ہو چکے ہوں گے جیسے تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے۔''

(۱) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ٢: ٢٩٩، الرقم: ٢١١

(٢) بخارى، الصحيح، كتاب، استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ٢: ٢٥٣٩

(٣) ١- بخارى، الصحيح، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ١: ٢٥٣٩، وقم: ١٩٣١

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲٬۲۲، رقم: ۱۰۲۱

٢٨ - أَلاَّ جُرُ الْعَظِيمُ لِمَنُ قَتَلَهُمُ . (١)

''ان کے قتل کرنے والے کو اجرعظیم ملے گا۔''

 $^{(r)}$  - خَيْرُ قَتُلَى مَنُ قَتَلُوهُ.  $^{(r)}$ 

''وہ شخص بہترین مقتول (شہید) ہوگا جے وہ قتل کر دیں گے۔''

٣٠ ـ شَرُّ قَتُلَى تَحُتَ أَدِيْمِ السَّمَاءِ. (٣)

''وہ آسان کے نیچے برترین مقتول ہوں گے۔''

لینی جو دہشت گرد خوارج فوجی سپاہیوں کے ہاتھوں مارے جائیں گے تو وہ برترین مقتول ہوں گے اور انہیں مارنے والے جوان بہترین غازی ہوں گے۔

اس\_إِنَّهُمُ كِلابُ النَّارِ. (٣)

"(بیر) دہشت گردخوارج جہنم کے کتے ہول گے۔"

۳۲۔ کفار کے حق میں نازل ہونے والی آیات کا اطلاق مومنین پر کریں گے۔<sup>(۵)</sup>

(۱) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، ۲: ۲۲۸، رقم: ۲۲۱۱

(۲) ترمذی، السنن، کتاب تفسیر القرآن، باب ومن سورة آل عمران، ۵: ۲۲۲، رقم: ۰۰۰۳

(٣) ترمذی، السنن، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة آل عمران، ٥: ٣٠٠، رقم: ٠٠٠٣

- (۴) ترمذی، السنن، کتاب تفسیر القرآن، باب ومن سورة آل عمران، ۵: ۲۲۲، رقم: ۴۰۰۰
- (۵) بخارى، الصحيح، كتاب، استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، ۲: ۲۵۳۹

۳۴۔ ظالم اور فاسق حکومت کے خلاف مسلح بغاوت اور خروج کو فرض قرار دیں گے۔(۱)

۳۵۔ خوارج کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ کسی مخصوص علاقے کو گھیر کر اپنی دہشت گردانہ کارروائیوں کے لیے مرکز بنالیں گے، جیسے کہ انہوں نے خلافت علی المرتضٰی علی میں حروراء کو اپنا مرکز بنالیا تھا یعنی وہ اپنے لئے محفوظ پناہ گاہیں بنائیں گے۔

۳۷۔ فوارج کی ایک علامت بیہ بھی ہے کہ وہ اہلِ حق کے ساتھ مذا کرات کو نالپند کریں گے، جس طرح انہوں نے سیدنا علی کھ تحکیم کومستر د کر دیا تھا۔

احادیث و آثار سے ماخوذ اِن علامات سے ثابت ہوتا ہے کہ جو مسلح گروہ یا فرقہ جمہور اُمتِ مسلمہ کو گراہ، بدعتی اور کافر ومشرک کہے، عامۃ الناس - مسلم ہوں یا غیر مسلم - کے خون و مال کو حلال سمجھے، حق بات کا انکار کرے، مصالحانہ اور پُر امن ماحول کو تباہ و برباد کرے، وہ خارجی ہے۔خواہ اس کا ظہور کسی بھی زمانے اور کسی بھی ملک میں ہو۔

<sup>(</sup>۱) ۱- عبد القاهر بغدادی، الفرق بین الفرق: ۳۳ ۲- این تیمیه، مجموع فتاوی، ۱۳: ۳۱

# فصل سوم

خوارِج کی تکفیر اور وجوبِ قتل پر ائمہر دین کی تصریحات

مسلح بغاوت اور دہشت گردی کرنے والے خوراج کی تکفیر سے متعلق علاء کی دو آراء ہیں، لیکن ان کے قتل پر کوئی اِختلاف نہیں ہے کیونکہ اس کا تھم صریح خود حضور نبی اکرم طافیق نے دیا ہے، جس کے بعد کسی مسلمان کے لئے اختلاف کی کوئی گنجائش ہی نہیں رہتی۔ درج ذیل اِرشادِ نبوی طافیق اور اسی طرح کے کئی دیگر فرامین نبوت پہلے بیان ہو چکے میں جوان کے خاتمہ برنص ہیں:

لَئِنُ أَدُرَ كُتُهُمُ لَا قُتُلَنَّهُمُ قَتُلَ ثَمُودَ. (١)

''اگر میں انہیں پالوں تو ضرور بالضرور قوم شود کی طرح قتل کر ڈالوں گا۔''

اور آپ سی تطعی اور صرت ہے: فَأَیْنَمَا لَقِیْتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ. (۲)

''پس تم جہاں کہیں بھی انہیں پاؤ تو (ریائتی سطح پر ان کے ساتھ جنگ کرکے) انہیں قتل کر ڈالو۔''

<sup>(</sup>۱) ۱- بخاری، الصحیح، کتاب المغازي، باب بعث علی بن أبي طالب وخالد بن الولید إلى الیمن قبل حجة الوداع، ۳: ۱۵۸۱، رقم: ۳۰۹۳

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم،
 ۲: ۲: ۵/۳ رقم: ۱۰۲۸

<sup>(</sup>٢) نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ٤: ٩ ١ ١، رقم: ٣٠ ١٩

### امام بخاری نے الصحیح میں باب ہی اسعنوان سے قائم کیا ہے:

"باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم (خوارج اور ملدين پر ججت قائم كرنے كے بعدان كولل كرنے كا باب) -"(١)

إمام مسلم نے بھی الصحیح میں درج ذیل عنوان سے یہ باب قائم کیا ہے: "باب التحریض علی قتل النحوارج (خوارج کوفل کرنے پر تاکیدی ترغیب کا باب)۔ "(۲)

امام نووی "شرح صحیح مسلم" میں لکھتے ہیں:

قوله سُرُيَيَمَ: "فإذا لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجرا" هذا تصريح بوجوب قتال الخوارج والبغاة وهو إجماع العلماء. قال القاضى: أجمع العلماء على أن الخوارج وأشباههم من أهل البدع والبغى متى خرجوا على الإمام وخالفوا رأى الجماعة، وشقوا العصا وجب قتالهم بعد إنذارهم والإعتذار إليهم.

وهذا كله ما لم يكفروا ببدعتهم فان كانت البدعة مما يكفرون به جرت عليهم أحكام المرتدين، وأما البغاة الذين لا يكفرون فيرثون ويورثون ودمهم في حال القتال هدر، وكذا أموالهم التي تتلف في القتال. (٣)

<sup>(</sup>۱) بخارى، الصحيح، كتاب إستتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب (۵)، ۲: ۲۵۳۹

<sup>(</sup>٢) مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب (٣٨)، ٢: ٢٣٧

<sup>(</sup>m) نووى، شرح صحيح مسلم، 2: ١٢٩، ١٤٠

"حضور نبی اکرم ﷺ کا ارشادِ گرامی - "اگرتم انہیں ملو تو ان کے خلاف کارروائی کرنے انہیں قتل کر دو کہ یقیناً ان کوقتل کرنے میں اجر ہے" - خوارج اور باغی دہشت گردول کے ساتھ جنگ کے واجب ہونے پر صراحت ہے اور اس پر علماء کا اجماع ہے۔ قاضی ابو بکر بن عربی نے فرمایا: تمام علماء کا اس بات پر اجماع ہے کہ خوارج اور ان جیسے دیگر اہلِ بدعت دہشت گرد، اگر حکومت وقت کے خلاف خروج کریں، اجتماعی رائے کی مخالفت کریں اور ہتھیار اٹھا لیس تو ان کو ڈرانے اور راہ راست پر لانے کے لئے سمجھانے کے بعد ان سے قبال واجب ہے۔

''یہ سب کچھ اس وفت تک ہے جب تک وہ اپنی بدعات کے سبب کافر قرار نہ دیے جائیں۔ لیکن اگر ان کے کرتوت ایسے ہول جن کی بناء پر انہیں کافر قرار دیا گیا ہے تو ان پر مرتدین کے احکام لاگو ہوں گے۔ البتہ وہ باغی جن کو کافر قرار نہیں دیا گیا تو وہ خود بھی وارث بنیں گے اور دوسرے بھی ان کے وارث بنیں گے البتہ حالت جنگ میں ان کا خون رائیگال جائے گا اور ان کے اموال پر بھی کوئی ضان نہیں ہوگی۔''

قاضی عیاض 'الشفا (۸۳۸-۸۳۸)' میں فرماتے ہیں:

وَاخُتَلَفَ قُولُ مَالِكٍ وَأَصْحَابِهِ فِي ذَلِكَ، وَلَمُ يَخْتَلِفُوا فِي قَتَالِهِمُ إِذَا تَحَيَّزُوا فِئَةً، وَأَنَّهُمُ يُسْتَتَابُونَ، فَإِنُ تَابُوا وَإِلَّا قُتِلُوا. وَإِنَّمَا اخْتَلَفُوا فِي الْمُنْفَرِدِ مِنْهُمُ. وَهَذَا قَولُ مُحَمَّدِ بُنِ الْمَوَّازِ فِي الْمُنْفَرِدِ مِنْهُمُ. وَهَذَا قَولُ مُحَمَّدِ بُنِ الْمَوَّازِ فِي الْمُخَوْنِ. وَبِهِ الْمَحْنُونِ، وَقَولُ سُحْنُونِ. وَبِهِ الْمَحْنُونِ، وَقُولُ سُحْنُونِ. وَبِهِ فُسِّرَ قَولُ مُالِكٍ فِي الْمُوطَّأَ، وَمَا رَوَاهُ عَنُ عُمَرَ بُنِ عَبُدِ الْعَزِيزِ: فُسِّرَ قُولُ مَالِكٍ فِي الْمُوطَّأَ، وَمَا رَوَاهُ عَنُ عُمَرَ بُنِ عَبُدِ الْعَزِيزِ: يُسْتَتَابُونَ، فَإِنْ تَابُوا وَإِلَّا قُتِلُوا. وَقَالَ عِيسَى عَنِ ابُنِ الْقَاسِمِ: فَإِنْ

تَابُوا وَإِلَّا قُتِلُوا، وَمِثْلُهُ لَهُ فِي الْمَبُسُوطِ قَالَ: وَهُمُ مُسُلِمُونَ، وَإِنَّمَا قُتِلُوا لِرَأْيِهِمُ السُّوءِ، وَبِهَذَا عَمِلَ عُمَرُ بُنُ عَبُدِ الْعَزِيزِ. وَابُنُ حَبِيب، وَغَيْرُهُ مِنُ أَصُحَابِنَا يَرَى تَكُفِيرَهُمُ.

''خوارج کے بارے میں امام مالک اور ان کے تلامذہ کا قول اگر چہ مختلف ہے مگران کا اس بات پر اجماع ہے کہ اگر وہ جماعت سے علیحدگی اختیار کریں تو ان کے ساتھ جنگ کی جائے گی، اور وہ اس طرح کہ پہلے انہیں توبہ کرنے کی دعوت دی جائے گی ، اگر وہ توبہ کرلیں تو بہت خوب ورنہ انہیں قتل کیا جائے گا۔ البتہ اختلاف ان میں سے صرف ایک فرد کے حکم کے بارے میں ہے، اگر وہ ا کیلا ہو (تو کیا کیا جائے)؟ خوارج کے بارے میں یہ قول محمد بن الموّاز، عبدالمالك بن الماجنون اور امام سحون كا ہے۔ اور بيقول موطأ ميں امام مالك کے قول اور آپ سے مروی حضرت عمر بن عبد العزیز کی روایت (ان سے تو بہ کے لئے کہا جائے،اگر وہ تو بہ کرلیں تو انہیں چھوڑ دیا جائے ورنہ قتل کیا جائے) کی وضاحت کرتا ہے۔ امام عیسی، امام ابن القاسم سے روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں: اگر وہ تو بہ کر لیں تو انہیں چھوڑ دیا جائے ورنہ قتل کر دیا جائے۔اور ان سے مروی اس طرح کی روایت المبسوط میں بھی ہے۔ فرمایا: بداصلاً مسلمان تھے، مگر انہیں فتنہ وشرارت پر مبنی موقف رکھنے کی وجہ سے قتل کیا جائے گا اور عمر بن عبدالعزیز اور ابن حبیب نے بھی ان کے ساتھ یہی سلوک کیا ہے۔ ان کے علاوہ ہمارے بہت سے مقتدر اکابر ان کے بارے میں تکفیر کا موقف رکھتے ہیں۔''

قاضی عیاض مزید فرماتے ہیں:

وَقَوْلُهُ سُوْيَةً فِي الْحَوَارِجِ: هُمُ مِنُ شَرِّ الْبَرِيَّةِ، وَهَذِهِ صِفَةُ الْكُفَّارِ.

وَقَالَ: شَرُّ قَبِيلٍ تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، طُوبَى لِمَنُ قَتَلَهُمُ أَوُ قَتَلُوهُ. وَقَالَ: فَإِذَا وَجَدُتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ قَتُلَ عَادٍ. وَظَاهِرُ هَذَا الْكُفُرُ لَا وَقَالَ: فَإِذَا وَجَدُتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ قَتُلَ عَادٍ. وَظَاهِرُ هَذَا الْكُفُرُ لَا سِيَّمَا مَعَ تَشْبِيهِهِمُ بِعَادٍ، فَيَحْتَجُ بِهِ مَنُ يَرَى تَكْفِيرَهُمُ، فَيَقُولُ لَهُ الْآخَرُ: إِنَّمَا ذَلِكَ مِنُ قَتُلِهِمُ لِحُرُوجِهِمُ عَلَى الْمُسُلِمِينَ، وَبَغَيهِمُ عَلَى الْمُسُلِمِينَ، وَبَغيهِمُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ، وَبَغيهِمُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ مَوْوَقَ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَفِقُولِهُ يَعُودَ وَلَالَّمَ يَدُلُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفَرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى أَنُهُ لَمُ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفَرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى أَنَهُ لَمُ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفَرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى أَنَهُ لَمُ اللَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفُرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى أَلُهُ لَمُ اللَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفُرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى أَنَهُ لَمُ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ. وَبِقَولِهِ: سَبَقَ الْفُرُتَ وَالدَّمَ يَدُلُ عَلَى الْإِسُلامِ بِشَىءٍ. (1)

''اور حضور ﷺ کا خوارج کے بارے میں ارشادِ گرامی کہ''وہ بدترین مخلوق ہیں'' یہ صرف کفار کی صفت ہے۔ اور آپ سڑھی نے فرمایا: ''وہ آسان کے ینچے بدترین گروہ ہیں۔ اُس شخص کے لئے خوش خبری ہے جس نے انہیں قبل کیا جے انہوں نے قبل کر دیا۔'' نیز آپ سڑھی نے ارشاد فرمایا: ''پس اگرتم اُنہیں یا وَ تو (اُن کے خلاف کارروائی کرکے) اُنہیں قوم عاد کی طرح قبل کر دو۔'' ان تمام ارشادات گرامی سے بظاہر خوارج کا کفر ثابت ہوتا ہے، بالخصوص جب ان کو قوم عاد سے تشبیہ دی گئی۔ پس جوشخص ان کو کا فر قرار دیتا ہے وہ اِسی ارشادِ نبوی سٹھینے کے ظاہر سے دلیل اور جمت کیڑتا ہے۔ جبکہ دوسری رائے یہ ہے کہ خوارج کے قبل کا حکم اُن کے مسلمانوں کے خلاف خروج اور بغاوت کی وجہ سے خوارج کے قبل کا حکم اُن کے مسلمانوں کے خلاف خروج اور بغاوت کی وجہ سے جس کی دلیل اس حدیث مبارکہ میں فی نفسہ موجود ہے کہ''وہ اہلِ اسلام کو

<sup>(</sup>١) قاضي عياض، الشفا: ٨٣٢، ٨٣٣

قل کریں گے۔' پس یہاں ان کے قل کا تھم بطورِ حد ہے نہ کہ بوجہ کفر؛ اور قومِ عاد کا ذکر قبل اور ان کے مباح الدم ہونے کے لئے تثبیہ کے طور پر ہے مقتول کے لئے نثبیں۔ اور یہ کہ جس کے بھی قتل کا تھم دیا جاتا ہے وہ صرف اس کے کفر کی وجہ سے بی نہیں دیا جاتا۔ اسی طرح حضور نبی اکرم شیایی کا یہ ارشادِ گرامی (بھی تکفیر کے قول کی دلیل) ہے کہ''وہ دینِ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیر شکار سے نکل جاتا ہے اور پھر وہ دینِ اسلام کی طرف اس وقت تک واپس نہیں لوٹیں گے جب تک کہ تیر اپنی کمان میں واپس نہیں آ جاتا۔'' اور حضور شیایی کا یہ ارشادِ گرامی''وہ گوبر اور خون سے آ گے نکل گیا'' قرامات کرتا ہے کہ اس شخص کا دینِ اسلام کے ساتھ کچھ بھی تعلق قائم نہ رہا۔''

# تکفیرِخوارج سےمتعلق دومعروف اَ قوال پر ائمہ کے فناوی

ائمہ حدیث وتفیر اور فقہاے کرام نے خوارج کی تکفیر پر بحث وتحقیق کرتے ہوئے بالعموم دو نقطہ ہاے نظر پیش کیے ہیں اور بیشتر ائمہ نے دونوں میں سے اپنے اپنے دلائل کے مطابق کسی ایک یا دونوں کو بھی اختیار کیا ہے۔ ذیل میں ہم ان دواقوال کی تقسیم سے متعلق علامہ ابن تیمیہ کا موقف بیان کر رہے ہیں۔ بعد ازاں بالتر تیب دونوں اقوال کے مؤیدین کا الگ الگ ذکر کریں گے۔ وہ دواقوال کیا ہیں؟ آ ہے! علامہ ابن تیمیہ کے الفاظ میں پہلے یہ جھے لیتے ہیں۔

علامه ابن تيميه اپنے فاويٰ ميں لکھتے ہيں:

فَإِنَّ الْأُمَّةَ مُتَّفِقُونَ عَلَى ذَمِّ الْخَوَارِجِ وَتَضُلِيلِهِمُ وَإِنَّمَا تَنَازَعُوا فِي تَكْفِيرِهِمُ عَلَى قَوْلَيُنِ مَشُهُورَيُنِ فِي مَذْهَبِ مَالِكٍ وَأَحْمَد. وَفِي مَذْهَبِ مَالِكٍ وَأَحْمَد. وَفِي مَذْهَبِ الشَّافِعِيِّ أَيُضًا نِزَاعٌ فِي كُفُرِهِمُ وَلِهَذَا كَانَ فِيهِمُ قَوُلاَنِ:

أَحَدُهُمَا: أَنَّهُمُ كُفَّارٌ كَالُمُرُتَدِّينَ، وَمَنُ قُدِرَ عَلَيْهِ مِنْهُمُ، اُسُتَتِيبَ فَإِنُ تَابَ وَإِلَّا قُتِلَ. وَالثَّانِي: أَنَّهُمُ بُغَاةٌ (وَلَا خِلاف فِي جَوَازِ قَتُلِهِمُ كَمَا ذُكِرَ مِنُ قَبُل). (١)

"بے شک تمام اُمتِ محمد یہ خوارج کی مذمت کرنے اور ان کو گراہ قرار دینے پر مشق ہے۔ البتہ ان کی تکفیر کے حوالے سے مالکیہ، حنابلہ اور شافعیہ کے نزدیک اختلاف پایا جاتا ہے۔ اس پر دوقول مشہور ہیں: پہلا قول یہ ہے کہ وہ مرتدین (باغیانِ دین) کی طرح کافر ہیں۔ لہذا انہیں آغازِ فتنہ کے وقت ہی قتل کرنا اور ان کے بھگوڑوں کا تعاقب کرنا جائز ہے۔ ان میں سے جس پر قابو پالیا جائے اسے توبہ کرنے کے لئے کہا جائے، اگر وہ توبہ کرلیں تو چھوڑ دیا جائے ورنہ قتل کر دیا جائے۔ ورنہ قتل کر دیا جائے۔ قولِ ثانی میں ہے کہ وہ باغی ہیں (گر انہیں قتل کرنے کے جواز میں کوئی اختلاف نہیں جیسا کہ قبل ازیں بیان کیا جا چکا ہے)۔"

# ببلا قول: خوارج برحكم تكفير كا إطلاق

ائمہ اُمت کی ایک بڑی تعداد خوارج کو کافر قرار دیتی ہے۔ اس قول کے قائلین صحاح ستہ میں خوارج کے بارے میں وارد ہونے والی کثیر احادیث سے استدلال کرتے ہیں، جنہیں ہم گزشتہ صفحات میں تفصلاً ذکر کر چکے ہیں۔ یہاں ہم اختصار کے پیش نظر صرف دواحادیث درج کرنے پر اکتفا کریں گے:

ا۔ حضرت سوید بن غفلہ ﷺ کے انہوں نے حضور نبی اکرم مٹھی آئے کوفر ماتے ہوئے سنا:

يَأْتِي فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ حُدَثَاءُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحَلامِ، يَقُولُونَ

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیه، مجموع فتاوی، ۲۸: ۵۱۸

مِنُ خَيْرِ قَوُلِ الْبَرِيَّةِ، يَمُوقُونَ مِنُ الْإِسُلامِ كَمَا يَمُوقُ السَّهُمُ مِنُ الْإِسُلامِ كَمَا يَمُوقُ السَّهُمُ مِنُ الرَّمِيَّةِ، لَا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمُ حَنَاجِرَهُمُ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمُ فَاقُتُلُوهُمُ، فَإِنَّ قَتَلَهُمُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ . (۱)

''آ خری زمانہ میں پچھ ایسے لوگ ہوں گے جو کم اور ناپختہ عقل کے ہوں گے۔
ان کی زبانوں پر قرآن و حدیث کا کلام ہوگالیکن وہ دین اسلام سے اس طرح
نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ ان کا ایمان ان کے حلق سے
نکے نہیں جائے گا۔ تم انہیں جہاں بھی پاؤ (اُن کے خلاف قانونی چارہ جوئی
کرکے انہیں) قتل کر دو کیونکہ ان کوقتل کرنے والا قیامت کے روز اجر و ثواب
پائے گا۔'

یہاں حضور نبی اکرم مٹھیئٹم کا انہیں قتل کر دینے کا شدید تا کیدی حکم اور اس پر اجر کا اعلان صراحناً ان کے کفر پر دلالت کرتا ہے۔

۲۔ سفیان بن عیبینہ کے طریق سے ابو غالب سے مروی ہے کہ حضرت ابو اُمامہ ﷺ نے فرمایا:

شَرُّ قَتُلَى قُتِلُوا تَحُتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، وَخَيْرُ قَتِيلٍ مَنُ قَتَلُوا كِلَابُ أَهُلِ النَّارِ، قَدُ كَانَ هَؤُلَاءِ مُسُلِمِينَ فَصَارُوا كُفَّارًا. (٢)

''یہ خوارج آسان کے نیچے قتل کیے جانے والوں میں بدترین لوگ ہیں اور

<sup>(</sup>۱) ۱- بخارى، الصحيح، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٣: ١٣٢١، رقم: ٣٣١٥

۲- مسلم، الصحيح، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل
 الخوارج، ۲: ۲۷۲، رقم: ۱۰۲۱

<sup>(</sup>٢) ابن ماجه، السنن، المقدمة، ١: ٢٢، رقم: ٢٤١

بہترین شہید وہ ہیں جنہیں ان دوزخی کوں نے قتل کیا۔ بیدلوگ بغاوت اور دہشت گردی سے پہلے مسلمان تھے مگر اپنے اس خروج کی وجہ سے کافر ہوگئے۔''

اِس حدیث مبارکہ کے بیہ الفاظ انتہائی قابل غور ہیں کہ وہ خوارج پہلے مسلمان تھے لیکن بعد ازاں اینے خود ساختہ باطل عقائد ونظریات کے باعث کافر ہوگئے۔

اسی طرح یہ ارشاد گرامی کہ'' بے شک بیٹخض اور اس کے ساتھی قرآن پڑھیں گے مگر قرآن ان کے حلق سے ینچے نہیں اترے گا۔ یہ لوگ دین اسلام سے اس طرح خارج ہو جائیں گے جس طرح تیر شکار سے خارج ہو جاتا ہے'' بھی صراحناً ان کے کفر پر دلالت کرتا ہے۔

ذیل میں خوارج کے کفر کے قائل چندائمہ کرام کے فتاوی ملاحظہ کریں:

### (۱) امام بخاری

تمام مسالک و نداہب کے متفقد امام فی الحدیث امام محمد بن اساعیل بخاری ؓ (م ۲۵۲ھ) نے الصحیح میں با قاعدہ ترجمۃ الباب قائم کرکے خوارج کا کفر ثابت کیا ہے۔ حافظ ابنِ ججرعسقلانی اس مقام پر فرماتے ہیں:

جملة من العلماء الذين قالوا بتكفير الخوارج كالبخارى حيث قرنهم بالمرتدين والملحدين وأفرد عنهم المتأولين بترجمة قال فيها: باب من ترك قِتال الخوارج للتألف ولئلا ينفر الناسُ عنه. (۱)

"تمام علاء جنہوں نے خوارج کو کافر قرار دیا ہے جس طرح امام بخاری کہ

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ۳۱۳:۳۳

انہوں نے انہیں مرتدین اور ملحدین کے ڈمرے میں شارکیا ہے اور تاویل کرنے والوں کو ایک ترجمۃ الباب کے ذریعے الگ بیان کیا ہے، جس کا عنوان رکھا ہے: ''جس نے خوارج کے ساتھ جنگ کو ساتھ ملانے کی اُمید پر یا اِس لیے ترک کر دیا تا کہ لوگ اس سے دور نہ ہو جائیں۔''

اس واضح تفریق سے امام بخاریؓ نے میہ ثابت کیا ہے کہ خوارج بلاشبہ مرتدین کی طرح کافر میں اور متأ وّلین (یعنی تاویل کرنے والوں) کا حکم ان سے مختلف ہے۔

## (۲) امام ابن جربر الطبري

جلیل القدر مفسر قرآن اور مؤرّخ امام ابن جربر طبری (م۱۳۰ه) خوارج کے بارے میں بیان کرتے ہیں:

إنه لا يجوز قتال الخوارج وقتلهم إلا بعد إقامة الحجة عليهم، بدعائهم إلى الرجوع إلى الحق، والإعذار إليهم، وإلى ذلك أشار البخاري في الترجمة بالآية المذكورة فيها، واستدل به لمن قال بتكفير الخوارج، وهو مقتضى صنيع البخاري، حيث قرنهم بالملحدين، وأفرد عنهم المتأوّلين بترجمة. (1)

'' خوارج کے ساتھ جنگ اور اُن کا قتل اس وقت تک جائز نہیں جب تک انہیں جق کی طرف رجوع کرنے کی دعوت دے کر اور عذر پیش کرنے کا موقع فراہم کر کے ان پر جمت قائم نہ کر دی جائے۔ امام بخاری نے ترجمۃ الباب میں اسی طرف اشارہ کیا ہے، اور اس کے ذریعے اس شخص کے لئے استدلال مہیا کیا ہے جس نے خوارج کی تکفیر کا قول اپنایا ہے۔ اور یہ امام بخاری کے اِس قول کو اختیار کرنے کا تقاضا بھی ہے کیونکہ آپ نے اُن (خوارج) کو مرتدین و ملحدین و اختیار کرنے کا تقاضا بھی ہے کیونکہ آپ نے اُن (خوارج) کو مرتدین و ملحدین

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲ ، ۲۹۹

کے ساتھ ملایا ہے اور تاویل کرنے والوں کوان سے الگ رکھا ہے۔''

حافظ ابن جرعسقلانی امام طبری کا موقف مزید واضح کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں:

وممن جنح إلى بعض هذا البحث: الطبري في تهذيبه، فقال بعد أن سرد أحاديث الباب: فيه الردّ على قول من قال: لا يخرج أحد من الإسلام من أهل القبلة بعد استحقاقه حكمه، إلّا بقصد الخروج منه عالماً، فإنه مبطل لقوله في الحديث: "يقولون الحق، ويقرؤون القرآن، ويمرقون من الإسلام، ولا يتعلقون منه بشيء."(۱)

''اور امام طبری نے بھی ''تھذیب الآثار '' میں اس باب کی احادیث بیان کرنے کے بعد اس قول کا رد کیا ہے کہ اہلِ قبلہ میں سے کوئی بھی شخص اسلام قبول کرنے کے بعد اسلام سے خارج نہیں ہوتا سوائے اس کے کہ وہ دانستہ طور پر اسلام سے خروج کا ارادہ و قصد کرے۔ کیوں کہ بیاتو حضور سٹائینیٹر کے اس ارشاد گرامی کو باطل قرار دینا ہے۔ حدیثِ نبوی سٹائینٹر میں ہے: ''وہ حق کہیں گے اور قرآن مجید کی تلاوت کریں گے مگر اسلام سے تیر کی تیزی کی مثل نکل جا کیوں گے اور وہ اسلام کے ساتھ کچھ بھی تعلق نہ رکھتے ہوں گے۔''

### (۳) امام محمر بن محمد الغزالي

ججۃ الاسلام امام ابو حامد محمد بن محمد الغزالی (م٥٠٥هـ) اور امام رافعی بھی خوارج کے ایک گروہ کے کفر کے قائل ہیں، جبیبا کہ حافظ ابن حجر عسقلانی نے بیان کیا ہے:

وقال الغزالي في الوسيط: تبعا لغيره في حكم الخوارج وجهان

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۰۰۳

أحدهما: أنه كحكم أهل الردة، والثاني: أنه كحكم أهل البغي، ورجح الرافعي الأول. كذا في الفتح. (١)

''اور امام غزالی نے ''الوسیط'' میں حضرت ابو ذر غفاری کے اتباع میں خوارج کے حکم کے بارے میں دوصورتیں بیان کی ہیں۔ ان میں سے ایک بیہ ہے کہ ان کا حکم مرتدین کے حکم کی طرح ہے؛ اور دوسری بید کہ ان کا حکم باغیوں کے حکم کی طرح ہے اور رافعی نے پہلی صورت کوتر ججے دی ہے۔''

# (٣) قاضى ابو بكر بن العربي المالكي

قاضی ابو بر محمد بن عبد الله بن العربی الاندلی المالکی (م۵۴۳ه) کا شار اندلس کیا۔ کے نام ور ائمہ میں ہوتا ہے۔ انہوں نے امام غزالی جیسے اُجل علماء سے علم حاصل کیا۔ قاضی ابو بکر بن العربی نے عارضة الأحوذی کے نام سے جامع المتومذی کی شرح لکھی۔ حافظ ابن حجر عسقلانی بیان کرتے ہیں کہ آپ بھی خوارج کی تکفیر کے قائل تھے:

وَبِذَلِکَ صَرَّحَ الْقَاضِى أَبُو بَکُر بُن الْعَرَبِیّ فِی شَرُح التِّرُمِذِیّ فَقَالَ: الصَّحِیح أَنَّهُم کُفَّار لِقَولِهِ سَٰ الْمَاهِمُّ: "يَمُرُقُونَ مِنُ الْإِسُلام،" وَلِقَولِهِ: "لَاَّقُتُلنَّهُم قَتُل عَاد"، وَفِی لَفُظ "قَتُل ثَمُود"، وَکُلّ مِنْهُمَا إِنَّمَا هَلَکَ بِالْکُفُو، وَبِقَولِهِ: "هُمُ شُرُّ الْحَلْق" وَلا يُوصَف بِذَلِکَ إِنَّمَا هَلَکَ بِالْکُفُو، وَبِقَولِهِ: "هُمُ شُرُّ الْحَلْق" وَلا يُوصَف بِذَلِکَ إِنَّهُمُ أَبْغَضُ الْحَلْق إِلَى الله تَعَالَى"، إِنَّهُمُ أَبْغَضُ الْحَلْق إِلَى الله تَعَالَى"، وَلِحَكْمِهِمُ عَلَى كُلّ مَن خَالَفَ مُعْتَقَدهم بِالْکُفُو وَالتَّخُلِيد فِی النَّار فَكَانُوا هُمُ أَحَقَ بِالِاسُم مِنْهُمُ. (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ۱۲: ۲۸۵

<sup>(</sup>۲) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۹۲۹

"اس کے بارے میں قاضی ابوبکر بن عربی نے ترمذی کی شرح میں تصریح کی ہے۔ آپ نے فرمایا صحیح یہ ہے کہ بے شک وہ (خوارج) ارشاداتِ نبوی کی بناء يركافر بيل كمحضور عليه الصلاة والسلام في ارشاد فرمايا: "وه دينِ اسلام سے نکل جائیں گے۔'' نیز ان کے بارے میں آپ ﷺ نے فرمایا: ''میں انہیں ضرور بالضرور قتل عاد کی طرح قتل کردیتا۔ ' اور ایک روایت میں' قتل عاد' کی جگہ ' فقلِ ثمود'' کے الفاظ ہیں۔ اور قوم عاد وشود دونوں میں سے ہر ایک قوم کفر کی وجہ سے ہی ہلاک ہوئی۔ اور حضور نبی اکرم مٹھیکھ کے اِس ارشادِ گرامی''وہ تمام مخلوق میں بدترین لوگ ہیں' کی وجہ سے بھی خوارج کافر ہیں کہ اِس صفت سے صرف کا فرول کا وصف بیان کیا جاتا ہے۔ اس طرح آپ اللہ ایکم کا ارشادِ گرامی ہے: ''یقیناً وہ (خوارج) الله تبارک و تعالیٰ کے ہاں مبغوض ترین لوگ ہیں۔'' مذکورہ بالا ارشادتِ نبوی ﷺ کے ساتھ ساتھ وہ اِس بناء پر بھی کا فر ہیں کہ اُنہوں نے ہر اُس شخص پر کفر اور دائمی جہنمی ہونے کا حکم لگایا جس نے بھی ان کے اعتقادات کی مخالفت کی۔لہذا دوسروں کی نسبت وہ خوارج خود کافر کا نام (title) دیے جانے کے زیادہ مستحق ہیں۔''

## (۵) قاضى عياض المالكي

حضور نبی اکرم سی آئی کے فضائل و مناقب کے بیان پر مشتمل اپنی نوعیت کی منفرد اور مقبول و ثقہ ترین کتاب الشفا بتعریف حقوق المصطفی سی آئی کے مصنف قاضی عیاض الیحصہ المالکی (م۵۴۴ھ) کا شار بھی ان ائمہ کرام میں ہوتا ہے جو خوارج کی تکفیر کے قائل سے۔ آپ صحیح مسلم کی شرح اکمال المعلم بفوائلہ مسلم میں حضرت ابوسعید خدری کے صحیح مسلم کی شرح اکمال المعلم بفوائلہ میں حضرت ابوسعید خدری کے الفاظ یہ بین دوایت کے شمن میں مِن اور فِی کے الفاظ پر بحث کرتے ہوئے خوارج کو کافر قرار دیتے ہیں:

قال بعض شيوخنا: قال أبو سعيد الخدرى الله : سمعت رسول

€ mar }

''ہارے بعض مشاکُخ نے فرمایا ہے: ''حضرت ابوسعید خدری کی روایت کہ انہوں نے رسول اللہ طاقیقی کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا: ''اس امت میں – اور یہ نہیں فرمایا کہ اِس اُمت ہے – ایک قوم ظاہر ہوگی کہتم اپنی نمازوں کو ان کی نمازوں کو ان کی نمازوں کے مقابلے میں حقیر مجھو گے۔'' امام (مازری) نے کہا (جسے امام نووی نے بھی نقل کیا ہے): یہ حدیث صحابہ کرام کی فقہی وسعتوں، الفاظ کے چناؤ اور الفاظ کے مدلولات خفیہ کے درمیان فرق و امتیاز کرنے کی صلاحیتوں پر دلالت کرنے والے شواہد میں سے اعلیٰ ترین دلیل ہے۔ کیونکہ مِنُ کا لفظ ان خوارج کے اس امت کا حصہ ہونے کا نہیں؛ بخلاف فِی کے (کہ کلمہ فِی میں خوارج کے اس امت کا حصہ ہونے کا تقاضا موجود نہیں)۔حضرت ابوسعید خدری کے فی اور مِنُ کے درمیان فرق قاضا موجود نہیں)۔حضرت ابوسعید خدری کے فی اور مِنُ کے درمیان فرق قاضا موجود نہیں)۔حضرت ابوسعید خدری کے فی اور مِنُ کے درمیان فرق

<sup>(</sup>١) قاضى عياض، إكمال المعلم بفوائد مسلم، ٣: ٢١٢

پر تنبیہ کرنے میں خوارج کو کافر قرار دینے کے قول کی طرف اچھا اشارہ ہے کہ آپ نے یہ بات سمجھا دی کہ حضور میں شام نہیں رہے تھ (بلکہ امت محمد یہ میں شام نہیں رہے تھ (بلکہ امت محمد یہ میں شام نہیں رہے تھ (بلکہ امت محمد یہ میں شام نہیں رہے تھ (بلکہ امت محمد یہ ربائل خارج ہو گئے تھے)۔ اگرچہ اس کے بعد حضرت ابوذر کے نے روایت کرتے ہوئے کہا کہ آپ میں آئے فرمایا: ''ب شک میرے بعد میری امت میں ایک قوم نکلے گئ کے الفاظ محمد کھی آئے ہیں۔''

سو دونوں روایتوں میں حافظ ابن حجر عسقلانی نے تطبیق بیان کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

ويجمع بينه وبين حديث أبى سعيد بأن المراد بالأمة فى حديث أبى سعيد أمة الإجابة، وفى رواية غيره أمة الدعوة. (١)

"اس روایت اور حضرت ابوسعید خدری کی روایت کو اس طرح جمع کیا جائے گا کہ حضرت ابوسعید خدری کے سے مروی حدیث میں امت سے مراد امت ہے اور حضرت ابو ذر غفاری کے سے مروی حدیث میں امت سے مراد امت وعوت ہے۔"

یاد رہے کہ صرف امتِ اجابت سے مراد امتِ مسلمہ ہے جبکہ امتِ دعوت کا اطلاق جمیع عالم انسانیت پر ہوتا ہے جس کی طرف حضور نبی اکرم سی آئی ہے دعوت لے کر مبعوث ہوئے خواہ انہوں نے آپ سی آئی کا کلمہ بڑھا یا نہ بڑھا۔ اس نکتہ کی تصریح حافظ عسقلانی سے پہلے امام نووی بھی کر چکے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں:

فيه إشارة من أبي سعيد إلى تكفير الخوارج وأنهم من غير هذه

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ۱۲: ۲۸۹

الأمة، وفي حديث الخوارج من أخباره الطَّيِّ عن الغيوب ما يعظم موقعه، منها: إشارته (الرَّيْسَةِ) إلى ما يكون بعده من إختلاف الأمة في تكفيرهم. (١)

"اس حدیث میں حضرت ابوسعید خدری کی طرف سے خوارج کی تکفیر کی طرف اشارہ ہے اور یہ کہ خوارج اس امتِ مسلمہ میں شامل نہیں ہیں۔ نیز خوارج کے بارے میں وارد حدیث میں آپ سٹیٹٹ کا غیب کی خبریں دینا بھی موجود ہے۔ اور اُن غیب کی خبروں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ بعد میں خوارج کو کافر قرار دینے میں بھی اُمت میں اختلاف ہوگا۔"

## (۲) امام ابو العباس القرطبي

امام ضیاء الدین ابو العباس احمد بن عمر بن ابراہیم الانصاری القرطبی المالکی (م۲۵۲ه) کا شار قرطبہ کے معروف ائمہ بیں ہوتا ہے۔ آپ نے کثر کتب تصنیف کیں، جن میں صحیح مسلم کی شرح المفهم لما أشكل من تلخیص كتاب مسلم ك نام سے تالیف کی ہے۔ اِسی شرح میں آپ خوارج کے کفر کے بارے میں فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۲۸۹

<sup>(</sup>٢) التوبة، 9: ٢١

الناس: أن محمدًا يقتل أصحابه"، ولهذه العلة امتنع النبى التُهَيَّمُ من قتل المنافقين، مع علمه بأعيان كثير منهم، وبنفاقهم. وقد أُمِنت تلك العلة بعد رسول الله التَّهَامُ فلا نفاق بعده، وإنما هو الزندقة، وهذا هو الحق والصواب. (۱)

''حضورنی اکرم مٹیہیم کے مالِ غنیمت تقسیم فرمانے کے بارے میں اعتراض كرنے والے كا بيقول "بيتقسيم الىي ہے جس سے الله كى رضا كا ارادہ نہيں كيا كيا، " يا يه كه "آب مليقة في اس مين عدل نهين كيا" آب مليقة كي شان اقدس سے ناواقف اور بے خبر گستاخ شخص کا قول ہے جو غلیظ الطبع، لا کچی اور منافق تھا۔ وہ مستحق تھا کہ اُسے قتل کر دیا جاتا کیونکہ اس نے رسول اللہ مٹھیکیٹی کو اذیت پہنچائی تھی۔ اللہ رب العزت کا ارشاد ہے: ﴿ اور جو لوگ رسول الله ( این بدعقیدگی، بد گمانی اور بدزبانی کے ذریعے ) اذبت پینچاتے ہیں ان کے لیے دردناک عذاب ہے ، پس اُن کے لئے دنیا میں عذاب تو اُن کا قتل ہے لیکن حضور نبی اکرم مٹیلیٹ نے ایک خاص وجہ سے اسے قتل کرنے کا حکم نہیں فرمایا جو حضرت جابر ﷺ سے مروی حدیث میں موجود ہے: '' تاکہ لوگ باتیں نہ کرتے پھریں کہ محمد مٹھیھ اپنے ساتھیوں کوتل کر دیتے ہیں۔'' اور اس سبب سے آپ مٹیلیم منافقین کونل کرنے سے بھی رُکے رہے ( کیونکہ بیہ اسلام کا اوائل دور تھا)، حالانکہ آپ الہٰ آیا ہم ان کی شخصیات اور ان کے نفاق کو خوب جانتے تھے اور یہ علت رسول اللہ مٹھیکٹھ کے بعد اس کئے ختم ہوگئی کہ آپ ﷺ کے بعد نفاق نہیں رہا (جو منافق رہے وہ کافر کہلائے)؛ البتہ یہ بے دینی ہے اور گمراہی ہے۔ یہی موقف درست ہے۔''

قرآن کیم کی صریح نص کے بموجب حضور نبی اکرم مٹھیکٹم کو اذیت دینا

<sup>(</sup>١) قرطبي، المفهم، ٣: ٤٠ ١

کافرانہ فعل ہے۔ ائمہ کرام کا ایک طبقہ اِسی بناء پرخوارج کے کافر ہونے کا قائل ہے۔ مندرجہ بالا اقتباس میں امام ابوالعباس القرطبی نے بھی اپنا استدلال اِسی اساس پر قائم کیا ہے۔ امام ابوالعباس القرطبی خوارج کے کفر کو مزید واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قوله التَّهْيَيَةِ: "لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد"، وفي الأخرى: "قتل ثمود"، ومعنى هذا: لئن أدركهم ليقتلنهم قتلاً عامًا؛ بحيث لا يبقى منهم أحدًا في وقت واحد، لا يؤخر قتل بعضهم عن بعض، ولا يقيل أحدًا منهم، كما فعل الله بعاد؛ حيث أهلكهم بالريح العقيم، وبشمود حيث أهلكهم بالصيحة. قلت: ومقصود هذا التمثيل: أن هذه الطائفة خرجت من دين الإسلام، ولم يتعلُّق بها منه شيء، كما خرج هذا السهم من هذه المرمية، الذي لشدَّة النزع، وسرعة السهم، سبق خروجُه خروج الدم، بحيث لا يتعلق به شيء ظاهر، كما قال: سبق الفرث والدم. وبظاهر هذا التشبيه تمسّك من حكم بتكفيرهم من أئمتنا، وقد توقف في تكفيرهم كثير من العلماء لقوله التَّيْلَيِّمْ: "فيتمارى في الفوق"، وهذا يقضى بأنه يشك في أمرهم فيتوقف فيهم، وكأن القول الأول أي بالتكفير ، أظهر من الحديث. <sup>(١)</sup>

"حضورنی اکرم ملی آیا کا ارشادِ گرامی ہے: "اگر میں انہیں پالوں تو ضرور بالضرور قوم عاد کی طرح قتل کر دوں۔" اور دوسری روایت میں" قوم شمود کی طرح قتل" کرنے کے الفاظ ہیں۔ اس کا معنی سے ہے کہ اگر آپ ملی آیا آئیس بالیت تو ہر صورت ان کا قتل عام فرماتے کہ ایک وقت میں ان میں سے کسی کو

<sup>(</sup>١) قرطبي، المفهم، ٣: ١١٠

زندہ نہ چھوڑتے۔ان میں سے کسی کے قتل کومؤخر فرماتے نہ ان میں سے کسی کو مہلت دیتے جیبا کہ اللہ رب العزت نے قوم عاد کے ساتھ کیا کہ آئیس شدید ہوا کے ذریعے ہلاک کردیا اور قوم شمود کے ساتھ یہ کیا کہ انہیں سخت آ واز کے ذر معے تباہ و برباد کردیا۔ میں کہنا ہوں: استمثیل کے بیان کرنے سے مقصود بیہ ہے کہ گروہ خوارج دین اسلام سے خارج ہو گیا اور اس کے ساتھ دین اسلام میں سے کسی چیز کا بھی کوئی تعلق باقی نہ رہا جس طرح تیر اینے شکار سے نکل گیا۔ اس کے نکلنے کی شدت اور سرعت الی تھی کہ اس کا خروج (باہر نکلنا) خون کے نکلنے پر اس طرح سبقت لے گیا کہ اس تیر پر کوئی چیز ظاہراً گلی نہ ربی، جیسا که آب سی این ارشاد فرمایا: "وه تیر گوبر اور خون بر سبقت لے گیا۔" اور جمارے ائمہ کرام میں سے جس نے خوارج پر کفر کا حکم لگایا ہے اس نے اس تشبیہ کے ظاہر سے دلیل بکڑی ہے۔ اور بہت سے علماء نے حضور مان ایتم کے اس ارشادِ گرامی - فیتمادی فی الفوق - کی وجہ سے انہیں کافر قرار دیئے میں توقف اختیار کیا ہے کہ بدان کے بارے میں شک کا تقاضا کرتا ہے، اس لئے ان کی تکفیر کے بارے میں توقف اختیار کیا جائے گا۔ مگر حدیث کی رُو سے يہلا قول - يعني ان كے كافر ہونے كا قول - سب سے ظاہر اور واضح ہے۔''

حافظ ابن حجرعسقلانی امام ابوالعباس القرطبی کے حوالے سے فرماتے ہیں:

يؤيد القول بتكفيرهم التمثيل المذكور في حديث أبي سعيد، فإن ظاهر مقصوده أنهم خرجوا من الإسلام، ولم يتعلقوا منه بشيء، كما خرج السهم من الرمية لسرعته وقوة راميه، بحيث لم يتعلق من الرمية بشيء. (۱)

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۰۰۳

'' حضرت ابوسعید خدری ﷺ سے مروی حدیث میں مذکورہ تمثیل خوارج کی تکفیر کے قول کی تائید کرتی ہے کیونکہ اس حدیث میں حضور مٹھیلی کا ظاہری مقصود کی ہی ہے کہ وہ اسلام سے خارج ہوگئے اور ان کا اسلام کے ساتھ کچھ بھی تعلق باتی نہ رہا جیسا کہ تیرا پنی سرعت اور چھیئنے والے کی قوت کی وجہ سے شکار سے اس تیزی سے یارنکل گیا کہ شکار (کے خون وغیرہ) سے اس پر کچھ نہ لگ سکا۔''

### (۷) علامه ابنِ تیمیه

علامہ ابن تیمیہ (م ۲۸مھ) خوارج کے کفر کے قائل ہیں۔ آپ خوارج کے ظہور، عقائد و نظریات، ان کے ظاہری تدین و تشرع، ان کے خروج عن الدین اور ان سے قال کے تکم پر لکھتے ہیں:

والمقصود هنا أن الخوارج ظهروا في الفتنة، وكفروا عثمان وعليا رضي الله عنهما ومن والاهما. ..... وكانوا كما وصفهم النبي التُنيَيَمُ. يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان. وكانوا أعظم الناس صلاةً وصيامًا وقراءةً كما قال النبي التُنيَيَمُ: يحقُّرُ أحدُكُم صلاته مع صلاتهم، وصيامًه مع صِيامِهم، وقراءته مع قراءتهم، عمرون القرآن لا يجاوز حناجرهم؛ يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية. ومروقهم منه خروجهم باستحلالهم دماء المسلمين وأموالهم. فإنه قد ثبت عنه في الصحيح أنه قال: المُسُلِمُ مَن سَلِمَ المُسُلِمُون مِن لِسَانِه وَيَدِهِ. ..... وهم بسطوا في المسلمين أيديهم وألسنتهم فخرجوا منه (أي من الإسلام). (١)

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، النبوات: ۲۲۵

" يہاں يد بيان كرنا مقصود ہے كہ خوارج كا ظهور (مسلمانوں كو كافر سجھنے اور ان کے خون کو حلال جاننے کے ) فتنہ سے ہوا۔ ان خارجیوں نے حضرت عثان ﷺ، حضرت علی ﷺ اور ان کے اُحباب پر کفر کا فتو کی لگایا۔ ..... ان میں وہ اُوصاف من وعن یائے جاتے تھے جو حضور نبی اکرم طابیہ نے ان کے بارے میں بیان فرمائے تھے۔ وہ مسلمانوں سے جنگ کرتے اور بت پرستوں کو چھوڑ دیتے۔ (بظاہر) وہ تمام لوگوں سے بڑھ کرنمازی، روزے دار اور (خوش اِلحانی ے) تلاوتِ قرآن کرنے والے تھے۔جیسا کہ حضور نبی اکرم مٹھیکٹھ نے (ان کے بارے میں مزید) فرمایا: تم (صحابہ) میں سے ہرکوئی اپنی نماز کوان کی نماز کے مقابلے میں، اینے روزے کو ان کے روزے کے مقابلے میں اور اپنی تلاوت کوان کی تلاوت کے مقابلے میں حقیر جانے گا۔ وہ (روانی ہے) قرآن پڑھیں گے لیکن قر آن ان کے حلق سے نیخے نہیں اُٹرے گا۔ وہ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ وہ مسلمانوں کے خون/ جان و مال کو حلال قرار دینے سے ہی دین سے باہر نکل گئے۔ احادیث ِ صحیحہ سے ثابت ہے کہ حضور نبی اکرم مٹھی ﷺ نے ارشاد فرمایا: ''مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ ہوں۔ ..... اور انہوں نے چونکہ مسلمانوں یر (مسلح بغاوت کی صورت میں) دست درازی کی اور (ان کی تکفیر کی صورت میں) زبان درازی کی؛ اس وجہ سے وہ دینِ اسلام سے خارج ہوگئے۔"

# (٨) امام تقى الدين السكى

امام تقی الدین ابو الحسن علی بن عبد الکافی السبکی (م۲۵۷ھ) کا شار اَجل ائمہ و محققین میں ہوتا ہے۔ انہوں نے حضور نبی اکرم شیکیتے کی زیارت کے بیان پرمشمل احادیث و آثار کا معروف مجموعہ شفاء السقام فی زیارہ خیر الأنام شیکیتے کے نام سے ترتیب دیا۔ آپ نے اپنے فتاوی میں صحابہ کرام کے کافر قرار دینے کی بنیاد پر اپنا

استدلال قائم کرتے ہوئے خوارج کو کافر قرار دیا ہے۔ حافظ ابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں:

وَمِمَّنُ جَنَحَ إِلَى ذَلِكَ مِنُ أَئِمَّة الْمُتَأَخِّرِينَ الشَّيُخ تَقِى الدِّين السُّبُكِى فَقَالَ فِى فَتَاوِيه: اِحُتَجَّ مَنُ كَفَّرَ الْخَوَارِج وَغُلاة السُّبُكِى فَقَالَ فِى فَتَاوِيه: اِحُتَجَّ مَنُ كَفَّرَ الْخَوَارِج وَغُلاة الرَّوَافِض بِتَكْفِيرِهِمُ أَعُلام الصَّحَابَة لِتَضَمُّنِهِ تَكُذِيب النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِى شَهَادَته لَهُمُ بِالْجَنَّةِ، قَالَ: وَهُوَ عِنُدِى اِحُتِجَاج اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِى شَهَادَته لَهُمُ بِالْجَنَّةِ، قَالَ: وَهُوَ عِنُدِى اِحُتِجَاج صَحِيح.

"اور وہ ائمہ متاخرین جنہوں نے خوارج کے کافر ہونے کا قول اختیار کیا ان میں امام بیک بھی ہیں۔ پس آپ نے فتادی میں فرمایا: "جن لوگوں نے خوارج اور غالی روافض کو کافر قرار دیا انہوں نے ان کے کفر کے لئے اس بات کو دلیل اور جت بنایا کہ ان لوگوں نے بڑے جلیل القدر صحابہ کرام گو کافر قرار دیا حضور نبی اکرم شینی کی تکذیب کے دیا۔ ان صحابہ کرام کی کو کافر قرار دینا حضور نبی اکرم شینی کی تکذیب کے مترادف ہے کیوں کہ آپ شینی نے ان صحابہ کرام کی کے جنت کی مترادف ہے کیوں کہ آپ شینی نے فرمایا: میرے نزدیک (خوارج کے کافر ہونے یہ) یہ دلیل پکڑنا بالکل صحیح اور درست ہے۔"

یہاں یہ نکتہ واضح کر دینا ضروری ہے کہ''خارجی (ثابت) ہونے کے لیے اَصلاً صحابہ کرام کی کنگیر ضروری نہیں۔'' تکفیرِ صحابہ کو خوارج کے صرف اُس پہلے گروہ نے اختیار کیا تھا جنہوں نے حضرت علی کے زمانے میں خروج کیا۔ اس کی تصریح ابن عابدین شامی نے یوں کی ہے:

ويكفرون أصحاب نبينا المُنْيَام، علمت أن هذا غير شرط في مسمى الخوارج، بل هو بيان لمن خرجوا على سيدنا على الله

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۹۹، ۴۰۰

وإلا فيكفى فيهم اعتقادهم كفر من خرجوا عليه. (١)

"اور بیر (خوارج) ہمارے نبی مکرم سی آیا کے صحابہ کرام کی تکفیر کرتے ہیں۔
اور میرے علم کے مطابق صحابہ کرام کی تکفیر خارجی ہونے کے لیے شرطنہیں
بلکہ بیدان لوگوں کا بیان ہے جنہوں نے حضرت علی کے خلاف بغاوت کی
تھی، وگرنہ ان کے بارے میں ان کا بید عقیدہ ہی کافی ہے کہ جس کے خلاف
بغاوت کریں اسے کافر جانیں۔"

اس کا مطلب ہیہ ہے کہ بعد کے زمانوں کے خوارج تکفیر صحابہ نہ بھی کریں تو عامة المسلمین کو کافر قرار دینے اور دیگر علامات کی وجہ سے خوارج کہلاتے ہیں۔

## (٩) امام شاطبی المالکی

امام شاطبی (م ۲۹۰ه) خوارج کے بارے میں اپنا موقف یوں واضح کرتے ہیں:

ألا ترى أن الخوارج كيف خرجوا عن الدين كما يخرج السهم من الصيد المرمى? لأن رسول الله المنهم وصفهم بأنهم يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم، أنهم لا يتفقهون به حتى يصل إلى قلوبهم. ..... فإنه إذا عرف الرجل فيما نزلت الآية، أو السورة عرف مخرجها وتأويلها وما قصد بها، ..... وإذا جهل فيما أنزلت اعرف مخرجها أوجها. ..... وليس عندهم من الرسوخ في احتمل النظر فيها أوجها. ..... وليس عندهم من الرسوخ في العلم، ما يهديهم إلى الصواب أو يقف بهم دون اقتحام حمى المشكلات. فلم يكن بد من الأخذ ببادى الرأي أو التأويل بالتخرص الذي لا يغنى من الحق شيئا إذ لا دليل عليه من

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين شامي، رد المحتار، باب البغاة، ٣: ٢٢٢

الشريعة فضلوا وأضلوا.

ومما يوضح ذلك ما خرجه ابن وهب عن بكير أنه سأل نافعا: كيف رأى ابن عمر في الحرورية؟ قال: يراهم شرار خلق الله، إنهم انطلقوا إلى آيات أنزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين. فسر سعيد بن جبير من ذالك، فقال: مما يتبع الحرورية من المتشابه قول الله تعالى: ﴿وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَآ اَنُزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَلْفِرُونَ۞﴾. (١) ويقرنون معها: ﴿ثُمَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ يَعُدِلُوُنَ۞﴾. (٢) رأو الإمام يحكم بغير الحق. قالوا: قد كفر ومن كفر عدل بربه فقد أشرك فهذه الأمة مشركون، فيخرجون، فيقتلون، ما رأيت لأنهم يتأولون هذه الآية. فهذا معنى الرأي الذي نبه عليه ابن عباس وهو الناشئ عن الجهل بالمعنى الذي نزل فيه القرآن. وقال نافع: إن ابن عمر كان إذا سئل عن الحرورية، قال: يكفرون المسلمين ويستحلون دماءهم وأموالهم. (٣)

'' کیا آپ نہیں دیکھتے کہ خوارج دین سے کیسے خارج ہو گئے جیسے تیراپنے شکار سے باہر نکل جاتا ہے کیونکہ رسول اللہ سٹھیئٹھ نے خود ان کا وصف بیان فرمایا کہ وہ قرآن کی تلاوت کرتے ہیں مگر وہ قرآن ان کے حلق سے ینچ نہیں اتر تا۔ وہ اس قرآن کی تلاوت کے ذریعے دین میں تفقہ اور سمجھ بوجھ حاصل نہیں

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٣٣

<sup>(</sup>٢) الأنعام، ٢: ١

<sup>(</sup>۳) شاطبی، الاعتصام، ۳: ۱۸۲ – ۱۸۳

کرتے تاکہ قرآن ان کے دل و دماغ تک پہنچ جائے۔ ..... جب انسان (قرآنی علم اور تفقہ کے ذریعے) آیت اور سورت کا شانِ نزول جان لیتا ہے تو اسے اس کا مخرج، تاویل اور مقصود بھی معلوم ہوجاتا ہے۔ ..... مگر جب وہ شخص آیات کے شانِ نزول سے ہی ناواقف ہوتو اس آیت یا سورۃ میں غور و فکر کرنا اس کے لئے کئی توجیہات کا امکان پیدا کر دیتا ہے۔ ..... وہ لوگ (خوارج) علم میں اسے راسخ نہیں ہوتے کہ علمی رسوخ انہیں درست سمت میں لے جائے یا انہیں مشکلات میں سیسے سے بچا لے۔ پس پھران کے پاس بادی الرائے یا من گھڑت تاویل کے سوا چارہ نہیں ہوتا جوحق سے کسی بات کا اسے فائدہ نہیں دیتی کیونکہ اس پر شریعت میں سے کوئی دلیل نہیں ہوتی۔ پس وہ خود بھی گراہ ہوتے ہیں اور دوسروں کو بھی گراہ کرتے ہیں۔''

''اوراس مسلہ کی وضاحت وہ حدیث کرتی ہے جس کو ابن وہب نے بکیر سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے حضرت نافع سے پوچھا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر کی حروریہ (خوارج) کے بارے میں کیا رائے تھی؟ انہوں نے فرمایا: آپ کا انہیں برترین مخلوق گردانتے تھے کیوں کہ انہوں نے ان آیات کو لے کر جو کفار کے بارے میں نازل ہوئی تھیں، مونین پر چیپاں کر دیا۔ حضرت سعید بن جبیر نے اس کی وضاحت کی اور فرمایا: اور ان متشابہ آیات میں سے جن کی پیروی (کا دعویٰ) حروریہ (خوارج) کرتے ہیں، ایک آیت یہ بھی ہے: ﴿وَالَ جَن کی پیروی (کا دعویٰ) کر دو حکم کے مطابق فیصلہ (وحکومت) نہ کرے سو وہی لوگ فاسق ہیں کہ۔ اور اس کے ساتھ یہ آیت بھی ملاتے ہیں: ﴿پھر وہ کافر لوگ (معبودانِ باطلہ کو) اپنے رب کے برابر ٹھہراتے ہیں گرانہوں نے کہا: کافر لوگ (معبودانِ باطلہ کو) اپنے رب کے برابر ٹھہراتے ہیں گرانہوں نے کہا: حاکم وقت کو دیکھا کہ وہ حق کے مطابق حکومت نہیں کر رہا ہے تو انہوں نے کہا: اس نے کفر کیا ہے اور جس نے کفر کا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ اس نے کفر کیا ہے اور جس نے کفر کا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ اس نے کفر کیا ہے اور جس نے کفر کا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ اس نے کو کیوں کے در بیت کیا کہ کہ کو کو کیوں کے کو کیا کو کھی کو کو کیوں کے کو کو کو کیا کہ کو کو کو کیا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ اس نے کفر کیا ہے اور جس نے کفر کا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ اس نے کو کرکیا ہے اور جس نے کفر کا ارتکاب کیا اس نے اپنے رب سے منہ کیا

موڑ لیا اور شرک کیا۔ پس (ان کے نزدیک ان کے سوا) بوری امت مشرک قرار پائی۔ پھر وہ مسلح بغاوت اور خروج کا راستہ اختیار کرتے ہیں اور ساری اُمت کو قتل کرتے پھرتے ہیں کیونکہ وہ اس آیت کی من مانی تاویل کرتے ہیں۔

''پس بیاس رائے کامعنی ہے جس پر حضرت ابن عباس نے متنبہ کیا تھا اور بیہ قرآن کے ان معانی سے ناواقفیت کی بنا پر ہے جن کے لئے قرآن نازل ہوا۔ حضرت نافع کہتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر کے بارے میں پوچھا جاتا تو فرماتے: بید مسلمانوں کو کافر گردانتے ہیں اور ان کے خون اور اموال کو حلال قرار دیتے ہیں۔''

# (۱۰) امام ابن البز از الكردري الحنفي

نویں صدی ہجری کے معروف حنی امام حافظ الدین ابن البزاز الكردری (م٨٢هه) خوارج كے كفر پر درج ذيل فتوى ديتے ہیں:

يجب إكفار الخوارج في إكفارهم جميع الأمة سواهم. (١)

''خارجیوں کو کا فرکہنا واجب ہے اس لیے کہ وہ اپنے سوا تمام اُمتِ مسلمہ کو کا فر کہتے ہیں۔''

# (۱۱) امام بدر الدين العيني الحثمي

خوارج کے بارے میں امام بخاری کی روایت کردہ حدیث کی شرح میں خوارج کے کفر کا استدلال کرتے ہوئے امام بدرالدین عینی (م۸۵۵ھ)عمدۃ القادی میں لکھتے ہیں:

قوله سَّ اللهِ عَلَيْمَ : "يمرقون من الدين"، من المروق وهو الخروج.

<sup>(</sup>۱) ابن البزاز، الفتاوى البزازية على سامش الفتاوى العالمگيرية، ٢:

يقال: مرق من الدين مروقا خرج منه ببدعته و ضلالته. وفي رواية سويد بن غفلة عند النسائي والطبرى: "يمرقون من الإسلام." () "حضور ني اكرم و المالية كا ارشاد كرامي يَمُوقُونَ مِنَ الدِّيْنِ، اَلْمَرُوقَ سے به اور اس سے مراد اَلْخُرُوج (لِعِنْ مُسلِح جدو جهداور بغاوت) بى ہے۔ لغت ميں كہا جاتا ہے: مَرَقَ مِنَ الدِّيْنِ مَرُوقًا أَى خَرَجَ مِنْهِ بِبِدُعَتِهِ وَضَلالَتِهِ (مروق من الدين كا معنى ہے: وہ اپنى برعت و گرابى كى وجہ سے دين سے خارج ہوگیا)۔"

#### (۱۲) امام احمد بن محمد القسطلاني

امام ابو العباس احمد بن محمد القسطلانی ؓ (م۹۲۳ه) خوارج کے بارے میں امام بخاریؓ کی روایت کردہ حدیث کی شرح میں خوارج کا کفریوں واضح کرتے ہیں:

"يخرج في هذه الأمة" المحمدية، "ولم يقل منها" فيه ضبط للرواية وتحرير لمواقع الألفاظ وإشعار بأنهم ليسوا من هذه الأمة. فظاهره أنه يرى إكفارهم لكن في مسلم من حديث أبي ذر: "سيكون بعدى من أمتى قوم" فيجمع بينه وبين حديث أبي سعيد بأن المراد في حديث أبي سعيد بالأمة أمة الاجابة، وفي غيره أمة الدعوة. (٢)

''یَخُو جُ فِی هَذِهِ الأمة اور لم یَقُلُ مِنْهَا دونوں جملوں کے استعال میں ضبطِ روایت بھی ہے اور الفاظ کو مناسب اور موزوں مواقع پرتحریر کرنے کی دلیل

<sup>(</sup>۱) عینی، عمدة القاری، ۲۳: ۸۲، ۸۲

<sup>(</sup>٢) قسطلاني، إرشاد الساري، ٨٥: ٨٧

بھی۔ نیز اس بات کا شعور دلانا بھی مقصود ہے کہ سلح بغاوت کرنے والے لوگ
اس امت محمد یہ علی صاحبہ الصلواۃ والسلام میں سے نہیں ہیں۔ پس اس حدیث
کا ظاہر تو یہ ہے کہ حضرت ابوسعید خدری ان باغی دہشت گردوں کو کافر
قرار دینے کا عقیدہ رکھتے ہیں۔ لیکن صحیح مسلم میں حضرت ابو ذر غفاری سے
مروی حدیث میں سَیکُونُ بَعُدِی مِنُ أُمّتِی قَوْمٌ میں فِی کی بجائے مِنُ
استعال کیا گیا ہے تو اس حدیث اور حضرت ابوسعید خدری سے مروی
حدیث کے درمیان اِس طرح تطبیق کی جائے گی کہ حضرت ابوسعید خدری سے
صروی حدیث میں ''امت' سے مراد امتِ اجابت ہے جبکہ حضرت ابوذر

سو کلمہ ُ'' مِنْ'' کے ساتھ وارد ہونے والی روایات کا خوارج کے خارج اُز اسلام ہونے سے کوئی تعارض نہیں رہتا۔

#### (۱۳) ملاعلی القاری

ملاعلی قاری (م۱۰۱ه) مشکاة المصابیح کی شرح مرقاة المفاتیح میں خوارج کے بارے میں لکھتے ہیں:

ويحتمل أن يقال لهم شبه بأهل الحق لغلوهم في تكفير أهل المعصية، ولكنهم أهل الباطل لمخالفتهم الإجماع. (١)

"اور اِس اَمر کا اِحمَّال ہے کہ گنہگاروں کی تکفیر میں غلو اور شدت کے باعث (ان کی ظاہری دین داری سے دھوکہ کھا کر) کوئی شخص انہیں اہلِ حق میں شار کرنے لگے۔ گر حقیقت یہ ہے کہ اِجماع اُمت کی مخالفت کے سبب خوارج کا شار اہلِ باطل میں ہی ہوتا ہے۔"

<sup>(</sup>١) ملا على قارى، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ٤: ٤٠١

#### (۱۴) شیخ عبدالحق محدث دہلوی

امام الهند حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوی (م۱۰۵۲ه) مشکاة المصابیح کی شرح أشعة اللمعات میں خوارج کے بارے میں لکھتے ہیں:

پس بدرستی که در کشتن ایشان مزد و ثواب ست، هر کسے را که بکشد ایشان را تا روز قیامت مراد خوارج اند و قصهٔ خروج ایشان از طاعت امام و کشتن امیر المؤمنین علی ایشان را مشهور ست و مذهب ایشان آنست که بنده بارتکاب کبیره بلکه صغیره هم کافر گردد. (۱)

"درست موقف یہی ہے کہ قیامت تک ہر دور میں (ریاسی سطح پر) خوارج
(کے خلاف کارروائی کرکے ان) کوقل کرنے میں اجر و ثواب ہے۔ احادیث
میں اس جماعت سے مراد خوارج ہیں۔ ان کے مسلم ریاست کی اتھارٹی کوچینج
کرکے اور اُس کی نظم سے نکل جانے اور امیر المؤمنین سیدنا علی المرتضی کے کرکے اور اُس کی نظم سے نکل جانے اور امیر المؤمنین سیدنا علی المرتضی کی کا ریاسی سطح پر ان سے قبال کرکے انہیں ختم کرنے کا واقعہ مشہور ہے۔ ان خوارج کا فرہب یہ ہے کہ انسان نہ صرف گناہ کیرہ بلکہ گناہ صغیرہ کے ارتکاب سے بھی کافر ہوجا تا ہے۔''

#### (۱۵) شاه عبد العزيز محدث وہلوي

حضرت شاه عبد العزيز محدث دبلوى (م٢٢٩هه) تنكفيرِ خوارج كومتفق عليه قرار ديتے ہيں:

<sup>(</sup>١) شيخ عبد الحق محدث دملوى، اشعة اللمعات، ٣: ٢٥٣

محارب حضرت مرتضی اگر از راه عداوت وبغض ست نزد علماء اهل سنت كافر است بالاجماع، وهميل ست مذهب ايشال در حق خوارج (۱)

'' حضرت علی المرتضی کے سے جنگ کرنے والا اگر ان سے عداوت و بغض کی وجہ سے کرتا ہے تو اہلِ سنت کے نزدیک بالا جماع وہ کافر ہے؛ اور خوارج سے متعلق ان کا مذہب بھی یہی ہے۔''

#### (١٦) امام ابن عابدین شامی

فقہ حنفی کے معروف امام ابن عابدین شامی (م۲۰۳۱ھ) ردّ المحتار میں ککھتے ہیں:

ويكفرون أصحاب نبينا سُمُّيَيَّم، علمت أن هذا غير شرط في مسمى الخوارج، بل هو بيان لمن خرجوا على سيدنا على الله وإلا فيكفى فيهم اعتقادهم كفر من خرجوا عليه. ..... حكم الخوارج عند جمهور الفقهاء والمحدثين حكم البغاة، وذهب بعض المحدثين إلى كفرهم. (٢)

"اور یہ (خوارج) ہمارے نبی مکرم سی کی تکفیر کرتے ہیں۔
اور میرے علم کے مطابق صحابہ کرام کی تکفیر خارجی ہونے کے لیے شرطنہیں
بلکہ یہ ان لوگوں کا بیان ہے جنہوں نے حضرت علی کے خلاف بغاوت کی
تھی، وگرنہ ان کے بارے میں ان کا یہ عقیدہ ہی کافی ہے کہ جس کے خلاف
بغاوت کریں اسے کافر جانیں۔..... جہور فقہاء اور محدثین کے نزدیک خوارج پر

<sup>(</sup>١) عبد العزيز محدث دملوى، تحفه اثنا عشرية: ٩٥٥

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين شامي، رد المحتار، باب البغاة، ٣: ٢٢٢

باغیول کا حکم صادر ہوگا، جب کہ بعض محدثین نے ان پر کفر کا فتوی بھی لگایا ہے۔''

#### (۱۷) علامه عبد الرحمان مبارك بوري

برصغیر کے معروف عالم دین علامہ عبد الرحمان مبارک بوری (م۱۳۵۳ھ) بھی خوارج کو اہلِ بدعت اور باغی قرار دیتے ہیں۔ تحفظ الأحو ذی میں محدثین کے ایک گروہ کا خوارج کے کافر ہونے کا قول بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"إنما هم الخوارج" جمع خارجة وهم قوم مبتدعون، سموا بذلك لخروجهم عن الدين وخروجهم على خيار المسلمين. وممن ذهب إلى تكفيرهم أيضا الحسن بن محمد بن على. ورواية عن الإمام الشافعي ورواية عن الإمام مالك وطائفة من أهل الحديث. (1)

" بے شک وہ خوارج ہیں جو خار جَة کی جمع ہے۔ اور یہ اہل بدعت لوگ تھے،
ان کی دینِ اسلام سے خروج اور بہترین مسلمانوں (یعنی صحابہ کرام و تابعین عظام ﴿) کے خلاف مسلح بغاوت اور دہشت گردی کی راہ اختیار کرنے کی وجہ سے ان کا یہ نام (خوارج) رکھا گیا۔ اور ان لوگوں ہیں - جو ان خوارج کو کافر قرار دیتے ہیں - حسن بن محمد بن علی بھی ہیں اور امام شافعی اور امام مالک سے بھی ایک روایت یہی ہے۔ اور محدثین کے ایک گروہ کا قول بھی یہی ہے۔''

# دوسرا قول: خوارج برحكم بغاوت كا إطلاق

مندرجہ بالاسطور میں خوارج پر ارتداد کے حکم کے سبب حکم تکفیر کا اطلاق کرنے والے ائمہ کرام کے فتاویٰ جات آپ نے ملاحظہ فرمائے ہیں۔بعض لوگ احتیاطاً ان کو

<sup>(</sup>١) مبارك پورى، تحفة الأحوذى، ٢: ٣٥٣

مرہد اور کا فرقرار دینے کی بجائے باغی کے زمرے میں شار کر لیتے ہیں۔

خوارج کے بارے میں دوسرا قول سے ہے کہ وہ باغی ہیں اور ان پر باغیوں کا تھم لگا کر حد جاری کرتے ہوئے قتل کیا جائے گا۔ جیسا کہ اوپر بیان ہوا ہے ائمہ کرام کی ایک بڑی تعداد خوارج کی تکفیر کی بجائے ان کو باغی قرار دے کر واجب القتل گردانتی ہے۔ یاد رہے کہ خوارج کی تکفیر کے قائلین ان کی بغاوت کے بھی قائل ہیں۔ لہذا جس طرح خوارج کے واجب القتل ہونے پر امت کا اجماع ہے اُسی طرح کا اجماع خوارج کے باغی ہونے پر بھی ہے۔ یہ بات ذہن نشین رہے کہ خواہ انہیں کا فرسمجھا جائے یا باغی، ان کے واجب القتل ہونے پر کسی کے ہاں بھی اختلاف نہیں ہے۔

خوارج کے باغی ہونے کے حکم کی تصریح امام ابن قدامہ المقدی المعنی میں فرماتے ہیں:

الُحَوَارِجُ الَّذِينَ يُكَفِّرُونَ بِالذَّنْبِ، وَيُكَفِّرُونَ عُثْمَانَ وَعَلِيًّا وَطَلُحَة وَالزُّبَيْرَ، وَكَثِيرًا مِنَ الصَّحَابَة، وَيَستَحِلُونَ دِمَاءَ الْمُسلِمِينَ، وَالزُّبَيْرَ، وَكَثِيرًا مِنَ الصَّحَابَة، وَيَستَحِلُونَ دِمَاءَ الْمُسلِمِينَ، وَأَمُوالَهُمُ، إلَّا مَنُ خَرَجَ مَعَهُمُ، فَظَاهِرُ قَولِ الْفُقَهَاءِ مِنُ أَصُحَابِنَا الْمُتَأَخِّرِينَ أَنَّهُمُ بُعَاةً، حُكُمُهُمُ حُكُمُ الْبُعَاةِ وَلاَ خِلافَ فِي قَتْلِهِمُ الْمُتَأَخِّرِينَ أَنَّهُمُ بُعَاةً، حُكُمُهُمُ حُكُمُ الْبُعَاةِ وَلاَ خِلافَ فِي قَتْلِهِمُ فَإِنَّهُ حُكُمٌ مَنصُوصٌ عَلَيْهِ بِأَمْرِ النَّبِيِّ لِيَّالِيَةٍ، وَهَذَا قَولُ أَبِي حَنيفَة، وَالشَّافِعِيّ، وَجَمُهُورِ الْفُقَهَاءِ، وَكَثِيرٍ مِّنُ أَهُلِ الْحَدِيثِ. (1)

'' خوارج وہ ہیں جو گناہ کی بناء پر لوگوں کو کافر قرار دیتے ہیں۔ وہ حضرت عثمان ﷺ، حضرت علی ﷺ، حضرت علی ﷺ، حضرت زبیر ﷺ اور دیگر صحابہ کرام ﷺ کو کافر گردانتے ہیں۔ مسلمانوں کے خون اور ان کے اموال کو حلال قرار دیتے ہیں۔ مسلم بغاوت ہیں سوائے اس شخص کے جو ان کے ساتھ مل کرخروج کرتے ہوئے مسلح بغاوت

<sup>(</sup>١) ابن قدامة، المغنى، ٩: ٣

کرے۔ پس ہمارے متاخرین اصحاب میں سے فقہاء کے قول کا ظاہر ہیہ ہے کہ خوارج باغی ہیں اور ان پر بغاوت کا حکم لگایا جائے گا۔ یہی قول امام ابو صنیفہ، امام شافعی، جمہور فقہاء اور محدثین میں کثیر لوگوں کا ہے۔''

اب ذیل میں چند جلیل القدر ائمہ کرام کے فاوی پیش کئے جا رہے ہیں جن کے نزدیک خوارج باغی گروہ ہیں اور واجب القتل ہیں اور ان کی بغاوت کی سرکوبی ریاست کی ذمہ داری ہے، کوئی شخص انفرادی سطح پر ان خوارج کے خلاف مسلح جد و جہد کرنے کا مجاز نہیں جائے نیک مقصد کے لیے ہی کیوں نہ ہو۔

#### (۱) امام اعظم ابوحنیفه ظلیه

امام اعظم الوحنيفه ﴿ (م ٥٠ه ﴿) خوارج كو باغى اور واجب القتل سمجھتے تھے۔ اس سلسلے میں امام الومطیع اور امام اعظم ﴿ كَ ما بین ہونے والا مكالمہ ذیل میں درج كیا جاتا ہے:

#### ثلاث مرات إلى سبع مرات لما حدثتكموه. (١)

"ابومطیع روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے امام اعظم سے عرض کیا: آپ محکم (لین صریح اور مسلمه) خارجیول کے بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ امام اعظم نے فرمایا: وہ بدترین لوگ ہیں۔ میں نے کہا: کیا ہم ان کی تکفیر کریں؟ فرمایا: نہیں۔لیکن ہم ان کے ساتھ اُسی طریقے پر جنگ کریں گے جیسے ائمہ اہل خیر حضرت علی ﷺ اور حضرت عمر بن العزیز ﷺ وغیرها نے ان کے ساتھ قبال کیا۔ میں نے کہا: بے شک خوارج اللہ تعالی کی کبریائی بیان کرتے ہیں، نماز پڑھتے ہیں اور تلاوتِ قرآن بھی کرتے ہیں۔ امام اعظم ﷺ نے فرمایا: کیا آپ کو حضرت ابوامامه الله کی حدیث یادنهیں؟ جب وہ جامع دشق میں داخل ہوئے تو حضرت ابو امامه ﷺ نے ابو غالب حمصی سے کہا: اے ابو غالب! یہ خوارج دوزخ کے کتے ہیں، یہ دوزخ کے کتے ہیں، اور یہ آسان کی نیچے بدترین مقتول ہیں۔ (پھر آپ نے طویل حدیث بیان کی۔) ابو غالب نے حضرت ابو امامہ ا آپ ہے عرض کیا: آپ بیسب باتیں اپنی رائے سے کہدرہے ہیں یا آپ نے یہ ارشادات حضور نبی اکرم اللہ ایک سے سنے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: میں نے ان کے بارے میں حضور نبی اکرم ملٹی آئی سے بے شار مرتبہ یہ کلمات سنے ہیں۔''

### (۲) امام شمس الدين السزهبي

فقد حنفی کے معروف امام مش الدین السرحسی (م ۴۸۳ مه) خوارج کو نه صرف باغی قرار دیتے ہیں بلکہ مسلم ریاست کے لیے ان کے خلاف غیر مسلموں سے مدد لینے کو بھی جائز قرار دیتے ہیں۔اس سلسلے میں ان کا فتویٰ ہے کہ:

<sup>(</sup>۱) أبو حنيفه، الفقه الأبسط (في العقيدة وعلم الكلام من أعمال الإمام محمد زابد الكوثري)، باب في القدر: ۲۰۳، ۲۰۴

ولا بأس بأن يستعين أهل العدل بقوم من أهل البغى وأهل الذمة على الخوارج ..... لأنهم يقاتلون لإعزاز الدين. (۱)

''مسلم حکومت کا خوارج کے خلاف باغیوں اور غیرمسلم شہریوں سے مدد لینے میں کوئی حرج نہیں ہے ..... کیوں کہ وہ کلمہ حق کی سربلندی کے لیے جنگ کر رہے ہیں۔''

#### (۳) حافظ ابن حجر عسقلانی

حافظ ابن حجر عسقلانی (م۸۵۲ھ) حدیث نبوی سائیلیم کی شرح میں بیان کرتے

ىين:

في الحديث الكف عن قتل من يعتقد الخروج على الإمام ما لم ينصب لذلك حرباً، أو يستعد لذلك، لقوله والمناتخ. "فإذا خرجوا فاقتلوهم." وحكى الطبري الإجماع على ذلك في حق من لا يكفر باعتقاده، وأسند عن عمر بن عبد العزيز أنه كتب في الخوارج بالكف عنهم ما لم يسفكوا دما حراماً، أو يأخذوا مالاً، فإن فعلوا فقاتلوهم، ولو كانوا ولدي. ومن طريق ابن جريج: قلت لعطاء: ما يحل لي قتال الخوارج؟ قال: إذا قطعوا السبيل، وأخافوا الأمن. وأسند الطبري عن الحسن: أنه سئل عن رجل كان يرى رأي الخوارج ولم يخرج، فقال: العمل أملك بالناس من الرأي. (1)

<sup>(</sup>١) سرخسي، المبسوط، باب الخوارج، • ١: ١٣٨

<sup>(</sup>۲) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲ ، ۲۹۹

" حدیث میں ایسے محض کو، جو حکومت کے خلاف بغاوت کا نظریہ رکھتا ہے، قتل نہ کرنے کا حکم صرف اُس وقت تک ہے جب تک کہ وہ اپنے نظریے کی خاطر مسلح جدو جہد کا آغاز نہ کرے یا اس کے لئے تیار نہ ہو جائے۔ بی تکم حضور نبی ا کرم ﷺ کے اِس ارشاد کی بناء پر ہے کہ اگر وہ (مسلح) خروج و بغاوت کریں تو انہیں قتل کر دو۔ امام طبری نے ایسے مخص کے حق میں، جس کی اس کے عقیدہ ونظریہ کی بنا پر تکفیز نہیں کی جاتی، إجماعِ اُمت نقل کیا ہے اور حضرت عمر بن عبد العزیز 🥌 کی نسبت کہا ہے کہ انہوں نے خوارج کے بارے میں بہ تھم نامہ ارسال کیا تھا کہان کے ساتھ اس وقت تک جنگ نہ کی جائے جب تک کہ وہ ناحق خون نہ بہائیں یا مال نہ چھین لیں۔ پھر اگر وہ ایبا کرنے لگیں تو ان کے ساتھ ریاستی سطح پر جنگ کرواگر چہ وہ میری اولاد ہی کیوں نہ ہو۔ اور ابن جرتح کے طریق سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت عطا سے کہا: کون سی چیز میرے لئے خوارج کے ساتھ جنگ کرنا حلال کرتی ہے؟ تو انہوں نے کہا: جب وہ راہزنی کریں اور امن عامہ کے خاتمہ کا خوف پیدا کر دیں۔ اور امام طبری نے امام حسن سے سند کے ساتھ بیان کیا ہے کہ ان سے اس شخص کے بارے میں یو چھا گیا جوخوارج کی رائے تو رکھتا ہے مگر مسلح بغاوت میں شریک نہیں ہوتا تو آب نے فرمایا:عوام کے لیے عمل کی اہمیت رائے سے زیادہ ہے۔''

حافظ ابن حجر عسقلانی خوارج کے باغی اور اہلِ فسق ہونے کا موقف بیان کرتے ہوئے کلائے ہیں:

وَذَهَبَ أَكْثَرُ أَهُلِ الْأُصُولِ مِنُ أَهُلِ السُّنَّة إِلَى أَنَّ الْحَوَارِجِ فُسَّاق. إِنَّمَا فُسِّقُوا بِتَكُفِيرِهِمِ الْمُسلِمِينَ مُسْتَنِدِينَ إِلَى تَأْوِيلِ فَاسِد وَجَرَّهُمُ ذَلِكَ إِلَى استِبَاحَة دِمَاء مُخَالِفِيهِمُ وَأَمُوَالهمُ وَالشَّهَادَة عَلَيْهِمُ بِالْكُفُرِ وَالشِّرُك. روى الخلال في السنة بإسناده، فقال:

أَخُبَرَنِي يُوسُفُ بُنُ مُوسَى، أَنَّ أَبَا عَبُدِ اللهِ (أي أحمد بن محمد بن حنبل) قِيلَ لَهُ: أَكُفَّارٌ هُمُ؟ حنبل) قِيلَ لَهُ: أَكُفَّارٌ هُمُ؟ قَالَ: هُمُ مَارِقَةٌ، قِيلَ: أَكُفَّارٌ هُمُ؟ قَالَ: هُمُ مَارِقَةٌ مَرَقُوا مِنَ الدِّينِ (١). (٢)

''اہلِ سنت میں سے اکثر اہلِ اُصول نے بیہ موقف اختیار کیا ہے کہ خوارج فاسق اوگ ہیں اور ان کو فاسق اس لئے قرار دیا گیا کہ انہوں نے فاسد تاویل سے استناد کرتے ہوئے مسلمانوں کو کافر قرار دیا اور اس فاسد تاویل نے انہیں ایخ مخالفین کے خون اور مال کو مباح قرار دینے اور ان پر کفر و شرک کا فتو کی لگانے تک پہنچا دیا۔ امام خلال نے اپنی سند کے ساتھ السنة میں یوسف بن لگانے تک پہنچا دیا۔ امام خلال نے اپنی سند کے ساتھ السنة میں یوسف بن موسیٰ سے روایت کیا ہے: حضرت ابوعبد اللہ (یعنی امام احمد بن حنبل) سے عرض کیا گیا: کیا خوارج کافر ہیں؟ انہوں نے فرمایا: یہ دین سے خارج ہو جانے والے لوگ ہیں۔ پھر کہا گیا کہ کیا یہ کافر ہیں؟ تو انہوں نے پھر وہی جواب دیا کہ وہ باغی ہیں جو دین سے خارج ہو گئے۔''

#### (۴) امام احمد رضا خانً

ىلى:

امام احمد رضا خانؓ (م ۱۳۴۰ھ) خوارج سے متعلق اپنا موقف یوں بیان کرتے

''اہل نہروان جو مولاعلی کرم الله تعالی وجهه الکریم کی تکفیر کرکے بغاوت پر آ مادہ ہوئے وہ یقیناً فسّاق، فجّار، طاغی و باغی تصے اور ایک نئے فرقہ کے سائی و ساتھی تھے جو خوارج کے نام سے موسوم ہوا اور اُمّت میں نئے فتنے اب تک

<sup>(</sup>۱) خلال، السنة، باب الإنكار على من خرج على السلطان: ١٣٥، رقم:

<sup>(</sup>٢) عسقلاني، فتح الباري، ١٢: • ٣٠

اسی کے دم سے پھیل رہے ہیں۔ ''(۱)

# خوارج کے وجوبِقل پر ائمہ حدیث کے دلائل

گزشتہ صفحات میں ساری بحث کا مرکزی نقطہ بیر ہا ہے کہ خوارج پر کفر کا اطلاق ہوتا ہے یا بغاوت کا۔ تاہم ہر دوصورتوں میں ان سے قبال اور ان کا خاتمہ ضروری ہے۔ ذیل میں چند مزید حوالہ جات اس مسئلہ کی وضاحت کے لئے پیش کئے جا رہے ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ خوارج کے ساتھ جنگ کرکے ریاستی سطح پر ان کا خاتمہ واجب ہے۔

خوارج کے قتل کے وجوب کی تائید حضرت ابوامامہ سے مروی اس حدیث سے ہوتی ہے مروی اس حدیث سے ہوتی ہے مجد دشق کی سے ہوتی ہوئے خوارج کے بارے میں فرمایا:

كِلابُ النَّارِ شَرُّ قَتْلَى تَحْتَ أَدِيْمِ السَّمَاءِ خَيْرُ قَتْلَى مَنُ قَتَلُوهُ ثُمَّ قَرَأً: ﴿يَوُمَ تَبْيَضُّ وُجُوهٌ وَّتَسُودُ وُجُوهٌ ﴿ (٢) إِلَى آخِرِ الآيَةِ قُلْتُ قَرَأً: ﴿يَوُمَ تَبْيَضُّ وُجُوهٌ وَتَسُودُ وَجُوهٌ ﴿ (٢) إِلَى آخِرِ الآيَةِ قُلْتُ لِلَّهِ اللَّهِ اللّهَ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

"بیخوارج جہنم کے کتے ہیں اور آسان کے نیچ بدترین مخلوق ہیں اور وہ شخص بہترین شہید ہے جسے اِنہوں نے قتل کیا۔ پھر آپ نے بدآیت تلاوت فرمائی:

<sup>(</sup>١) احمد رضا خان، العطايا النبوية في الفتاوي الرضوية، ٢٩: ٣٦٣

<sup>(</sup>٢) آل عمران، ٣: ٢ • ١

<sup>(</sup>٣) ١- ترمذى، السنن، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة آل عمران، ۵: ۲۲۲، رقم: • • • ٣

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٢٥٢، رقم: ٢٢٢٢٢

﴿ جس دن كئی چرے سفید ہوں گے اور كئی چرے سیاہ ہوں گے ﴾ ۔ ابو غالب کہتے ہیں: میں نے حضرت ابو اُمامہ ﷺ سے عرض کیا: کیا آپ نے یہ بات رسول اللہ میں نے حضور نبی اکرم سے اللہ میں نے حضور نبی اکرم سے میں ایک، دو، تین، چار یہاں تک کہ سات بار بھی سنا ہوتا تو ہرگزتم سے بیان نہ کرتا (یعنی سات بار نہیں بلکہ اس سے زیادہ مرتبہ سنا ہے )۔'' امام تر فدی نے فرمایا کہ یہ حدیث حسن ہے۔''

امام احمد اور ابن ماجه نے اعمش کے طریق سے حضرت ابن ابی اوفیٰ ﷺ سے روایت کیا ہے کہ حضور نبی اکرم سائی آئے نے فرمایا:

الخوارج كلاب النار.(١)

"خوارج جہنم کے کتے ہیں۔"

سفیان بن عیینہ کے طریق سے ابو غالب سے مروی ہے کہ حضرت ابو اُمامہ ﷺ نے فرمایا:

شَرُّ قَتُلَى قُتِلُوا تَحُتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، وَخَيْرُ قَتِيلٍ مَنُ قَتَلُوا كِلَابُ أَهُلِ النَّارِ، قَدُ كَانَ هَؤُلَاءِ مُسُلِمِينَ فَصَارُوا كُفَّارًا. (٢)

'' یہ خوارج سب سے برترین مقتول ہیں جنہیں آسان کے نیچ قتل کیا گیا اور بہترین شہید وہ لوگ ہیں جنہیں ان دوزخی کول نے قتل کیا۔ یہ لوگ بغاوت اور دہشت گردی سے پہلے مسلمان تھ گراس خروج کی وجہ سے کافر ہو گئے۔''

ابوغالب كہتے ہیں كەانہوں نے حضرت ابوامامه سے يوچھا كدا ابوأمامه! بيد

<sup>(</sup>١) ١- ابن ماجه، السنن، المقدمة، ١: ٢١، رقم: ١٢٦

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٣٥٥

<sup>(</sup>٢) ابن ماجه، السنن، المقدمة، ١: ٢٢، رقم: ٢١١

جو کھ آپ نے فرمایا، کیا یہ آپ کی اپنی رائے ہے؟ تو حضرت ابو اُمامہ اُن نے فرمایا: (نہیں) بلکہ (یہ سب کھی) ارشادِ نبوی ہے جسے میں نے آپ مٹائیلم سے براہِ راست سنا۔

عَنُ شَرِيُكِ بُنِ شِهَابٍ قَالَ: "قَالَ النَّبِيُّ لَيُّنَيَّمُ: يَخُرُجُ فِي آخِرِ النَّمَانِ قَوُمٌ كَأَنَّ هَذَا مِنْهُمُ - وفي رواية: قَالَ: يَخُرُجُ مِنُ قِبَلِ الْمَشُرِقِ رِجَالٌ كَانَ هَذَا مِنْهُمُ هَدُيُهُمُ هَكَذَا - يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا الْمَشُرِقِ رِجَالٌ كَانَ هَذَا مِنْهُمُ هَدُيُهُمُ هَكَذَا - يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الإِسُلامِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرِّمِيَّةِ، سِيمَاهُمُ التَّحُلِيُقُ، لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ الرَّمِيَّةِ، سِيمَاهُمُ التَّحُلِيُقُ، لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ الرَّمِينِ الدَّجَالِ، فَإِذَا لَقِينتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ، هُمُ شَرُّ الْخَلُق وَالْخَلِيُقَةِ. (۱)

"حضرت ابوہریہ کے سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم سٹینیٹے نے ارشاد فرمایا: آخری زمانہ میں ایک قوم خروج کرے گی، گویا یہ (خارجی) شخص بھی انہی میں سے ہے۔" - اور ایک روایت میں ہے کہ آپ سٹینٹے نے ارشاد فرمایا:"مشرق

<sup>(</sup>۱) ۱- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، ك: ۱۱۹، رقم: ۳۱۰۳

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٢١

٣ حاكم، المستدرك، ٢: ١٠٠، رقم: ٢٢٣٧

٣ - ابن أبي شيبة، المصنف، ٤: ٩٥٩، رقم: ١٤ ٩٣٨

کی سمت سے پچھ لوگ خروج (یعنی مسلح دہشت گردی) کریں گے گویا میہ (خارجی) شخص بھی انہی میں سے ہے جن کے طور طریقے اسی طرح کے ہوں گے۔'' - وہ قرآن مجید کی تلاوت کریں گے مگر قرآن ان کے حلق سے پنچے نہیں اترے گا، وہ (بھی) دینِ اسلام سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے (تیزی کے ساتھ) نکل جاتا ہے۔ ان کی نشانی میہ ہے کہ وہ سر منڈ سے ہوں گے۔ یہ لوگ ہر دور میں ہمیشہ نکلتے رہیں گے یہاں تک کہ ان کا آخری گروہ دجال کے ساتھ مل کر مسلح قال میں حصہ لے گا۔ سوتم (جس دور میں بھی) اِن سے مقابلہ کروتو انہیں قتل کر دینا (کہ) میہ تمام لوگ برترین مخلوق ہیں اور برترین کرؤتوں کے حامل ہیں۔''

حضرت عبد الله بن عمر رضى الله عنهما سے مروى ہے كه رسول الله طَيْنَيَهُمْ نے ارشاد فرمايا:

يَنُشَأُ نَشُءٌ يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمُ، كُلَّمَا خَرَجَ قَرُنٌ قُطِعَ. (ا)

''ایک نسل پیدا ہوگی جو قرآن مجید کی تلاوت کرے گی مگر قرآن ان کے حلق سے یفیے نہیں اترے گا۔ (ہر دور میں) جب بھی اس خصلت کے لوگ خروج (یعنی مسلح بغاوت) کریں تو اُنہیں (فوجی آپریشن کے ذریعہ) جڑ سے کاٹ دیا جائے۔''

حضرت عبد الله بن عمر رضى الله عنهما ہى روايت كرتے ہيں كه انہول نے حضور نبى اكرم ملتي اللہ عنها كو بيس سے زاكد مرتبہ بيدارشاد فرماتے ہوئے سنا:

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٢١، رقم: ۱۷۳

كُلَّمَا خَرَجَ قَرُنٌ قُطِعَ أَكُثَرَ مِنُ عِشُرِينَ مَرَّةً حَتَّى يَخُرُجَ فِي عِرَاضِهِمُ الدَّجَّالُ. (١)

"جب جھی بھی اس خصلت کے لوگ خروج کریں تو انہیں جڑ سے کاٹ دیا جائے یہاں تک کہ ان (کا آخری گروہ) دجال کی معیت میں نکلے گا۔"

اس حدیث کی تخ تئ امام ابن ملجہ نے کی ہے اور امام بوصری نے فر مایا: اس کی سند صحیح ہے اور اس کے تمام راویوں کو امام بخاری نے قابلِ ججت مانا ہے۔

#### (۱) قاضى عياض المالكي

خوارج کے وجوبِ قتل کے بارے میں قاضی عیاض (م۵۴۴ھ) صحیح مسلم کی شرح اکمال المعلم میں فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه، السنن، المقدمة، باب في ذكر الخوارج، ١: ٢١، رقم: ١٧٢

<sup>(</sup>٢) الحجرات، ٩٩: ٩

<sup>(</sup>٣) قاضي عياض، إكمال المعلم، ٣: ٢١٣، ٢١٣

# (۲) امام <sub>ا</sub>بن هبیر ه ا<sup>حسن</sup>بلی

خوارج کے واجب القتل ہونے کے بارے میں ابن ہیرہ الحسنبلی (م ۵۸۷ھ) کا موقف ہے ہے:

وفي الحديث أن قتال الخوارج أولى من قتال المشركين، والحكمة فيه: أن في قتالهم حفظ رأس مال الإسلام، وفي قتال أهل الشرك طلب الربح، وحفظ رأس المال أولى. (١)

"حدیثِ مبارکہ میں ہے کہ خوارج سے قال مشرکوں سے قال کی نبیت زیادہ اُجر والا اور اُفضل ہے اور اس میں حکمت ہی ہے کہ ان کے قال میں اسلام کے

<sup>(</sup>١) ابن حجر عسقلاني، فتح الباري، ٥: ١٥٤

سر ماید کی حفاظت ہے اور اہلِ شرک کے قبال میں نفع کی طلب ہے اور اصل زر کی حفاظت افضل ہوتی ہے۔''

#### (۳) علامه ابن تیمیه

علامہ ابن تیمیہ (م۲۸مھ) کا بھی موقف یہ ہے کہ خوارج کا قلع قع کرنے کے لیے ان سے جنگ کرنا بالاتفاق جائز ہے:

فكان قتالهم ثابتا بالسنة الصحيحة الصريحة، وباتفاق الصحابة. ..... والبغاة المأمور بقتالهم: هم الذين بغوا بعد الاقتتال، وامتنعوا من الإصلاح المأمور به؛ فصاروا بغاة مقاتلين. والبغاة إذا ابتدأوا بالقتال جاز قتالهم بالاتفاق؛ كما يجوز قتال الغواة قطاع الطريق إذا قاتلوا باتفاق الناس. (1)

''پس ان کے ساتھ قال سنت صحیحہ وصریحہ اور صحابہ کرام ﷺ سے بالاتفاق ثابت ہے۔ …… اور وہ باغی جن سے قال کا حکم دیا گیا ہے، یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے مسلمانوں سے مقاتلہ کے بعد بغاوت اور صلح سے رُوگردانی اختیار کی، سو وہی لوگ باغی اور قاتلین گھہرے ہیں۔ اور باغی جب با قاعدہ قال کی ابتداء کر دیں تو ان کے خلاف جنگ بالاتفاق جائز ہو جاتی ہے بالکل اُسی طرح جس طرح گراہ اور راہزنوں سے؛ کہ جب وہ قتل و غارت گری شروع کر دیں تو بالاتفاق ان کے خلاف مسلم کارروائی جائز ہو جاتی ہے۔''

علامہ ابن تیمیہ کے ان فرآوی سے ان کا موقف دوٹوک الفاظ میں ثابت ہوجا تا ہے کہ خوارج کی سرکونی ادر خاتمہ ریاست کی ذمہ داری ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

<sup>(1)</sup> ابن تيمية، النبوات: ٢٢٥، ٢٢٥

#### (۴) حافظ ابن حجر عسقلانی

حافظ ابن حجر عسقلانی (م ٨٥١ه) حضور نبی اكرم سُتُولِيَةً ك فرمان مبارك يموقون من الدين ك حوالے سے لكھتے ہيں:

فى رواية أبى إسحاق عن سويد بن غفلة عند النسائى والطبرى "يمرقون من الإسلام". وكذا فى حديث بن عمر فى الباب وعند النسائى من رواية طارق بن زياد عن على "يمرقون من الحق" وبقوله المُنْيَنَمْ: "فأينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن فى قتلهم أجرا لمن قتلهم يوم القيامة."(1)

''امام نسائی کے ہاں سوید بن غفلہ کے طریق سے ابو اسحاق کی روابیت میں حضور ملی ایک کیا ارشاد گرامی یکھڑ قُون مِنَ الدِّینِ بیان کیا گیا ہے۔ امام طبری نے یکھڑ قُون مِنَ الدِّینِ بیان کیا گیا ہے۔ امام طبری نے یکھڑ قُون مِنَ الدِسکلام کے کلمات ذکر کئے ہیں اور اسی طرح خوارج کے باب میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنهما سے مروی حدیث میں بھی یہی الفاظ ہیں۔ اور امام نسائی کے ہاں حضرت علی سے مروی طارق بن زیاد کی روابیت میں یکھڑ قُون مِنَ الْحقِی کے کلمات آئے ہیں۔ اور حضور ملی آئے کا یہ بھی فرمان ہے: ''دیس تم جہال کہیں اُن سے ملوتو (ریاسی سطح پر اُن کے خلاف کارروائی کرکے) انہیں قبل کر دو، کیونکہ ان کوقتل کرنے والے شخص کے لئے قامت کے دن اجر (عظیم) ہوگا۔''

خارجی دہشت گردوں سے جنگ کرنے والے فوجیوں کے لیے اُجرعظیم

خوارج سے جنگ ير بحث كرتے ہوئے حافظ ابن حجرعسقلاني مزيد لكھتے ہيں:

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۲۸۸

فى رواية زيد بن وهب: "لو يعلم الجيش الذين يصيبونهم ما قضى لهم على لسان نبيهم لنكلوا عن العمل". وأخرج أحمد نحو هذا الحديث عن على وزاد فى آخره: "قتالهم حق على كل مسلم". وقوله المناتجة "صلاتكم مع صلاتهم". زاد فى رواية الزهرى عن أبى سلمة كما فى الباب بعده "وصيامكم مع صيامهم". وفى رواية عاصم بن شميخ عن أبى سعيد: "تحقرون أعمالكم مع أعمالهم"، ووصف عاصم أصحاب نجدة الحرورى بأنهم "يصومون النهار ويقومون الليل ويأخذون الصدقات على السنة" أخرجه الطبرى.

ومثله عنده من رواية يحيى بن أبى كثير عن أبى سلمة. وفى رواية محمد بن عمرو عن أبى سلمة عنده "يتعبدون يحقر أحدكم صلاته وصيامه مع صلاتهم وصيامهم". ومثله من رواية أنس عن أبى سعيد وزاد فى رواية الأسود بن العلاء عن أبى سلمة "وأعمالكم مع أعمالهم". وفى رواية سلمة بن كهيل عن زيد بن وهب عن على: "ليست قراءتكم إلى قراءتهم شيئا ولا صلاتكم إلى صلاتهم شيئا". أخرجه مسلم والطبرى وعنده من طريق سليمان التيمى عن أنس "ذكر لى عن رسول الله المناتية، قال: "إن فيكم قوما يدأبون ويعملون حتى يعجبوا الناس وتعجبهم أنفسهم". ومن طريق حفص بن أخى أنس عن عمه بلفظ ويتعمقون فى الدين". وفى حديث بن عباس عند الطبراني فى

قصة مناظرته للخوارج قال: "فأتيتهم فدخلت على قوم لم أر أشد اجتهادا منهم أيديهم كأنها ثفن الإبل ووجوههم معلمة من آثار السجود". وأخرج بن أبى شيبة عن بن عباس أنه ذُكِر عنده الخوارج واجتهادهم في العبادة، فقال: ليسوا أشد اجتهادا من الرهبان. (۱)

''زید بن وہب کی روایت میں ہے: ''خوارج کے ساتھ جنگ کرکے انہیں قتل کرنے والی مسلمان فوج (muslim army) اگر جان لیتی کہ ان کے لئے ا پنے نبی ﷺ کی زبان سے کس قدر اعلیٰ اور بلند مقام کا فیصلہ کر دیا گیا ہے تو وہ باقی سارے کام چھوڑ کر صرف (خوارج سے جنگ کرنے کا) یہی عمل اختیار کر لیتی۔ امام احمد بن حنبل ؒ نے اسی طرح کی حدیث حضرت علی است بیان کرکے اس کے آخر میں بیاضافہ بھی ذکر کیا ہے: قِتَالُهُمُ حَقٌّ عَلَى حُلّ مُسُلِم لِعنی ان باغی دہشت گردوں کے خلاف ریاستی سطح پر کی جانے والی کارروائی میں حصہ لینا ہرمسلمان پر فرض ہے۔ (یہاں پر یہ جاننا ضروری ہے کہ ان کی ظاہری دین داری کو دیکھ کر ان سے قال اور ان کے خاتمہ میں پس و بیش نہ کیا جائے کیونکہ) حضور ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: صَلاتَكُمُ مَعَ صَلَاتِهِمُ اور حضرت ابوسلمے اور عروی امام زہری کی روایت میں وَصِيَامَكُمُ مَعَ صِيَامِهِمُ كَ الفاظ كا اضافه ہے۔ اور حضرت ابوسعید ﷺ سے مروى عاصم بن شميخ كي روايت مين تَحْقِرُونَ أَعْمَالُكُمُ إِلَى أَعْمَالِهِمُ ہے اور عاصم نے اُسحابِ نجد کو الحووری کہا کہ ''وہ دن کو روزہ رکھتے اور رات کو قیام کرتے اور سنت کے مطابق صدقات وصول کرتے تھے۔'' اس کو امام طبری نے روایت کیا اور حضرت ابوسلمہ کے سے یکیٰ بن کثیر کی اس طرح

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ۱۲: ۲۸۸، ۲۸۹

#### کی روایت بھی انہوں نے بیان فرمائی ہے۔

"امام طبری کے ہاں حضرت ابوسلمہ سے مروی محمد بن عمروکی روایت میں ہے: ''خوارج اتنی کثرت سے عبادت کریں گے کہتم میں سے ہر کوئی اپنی نمازوں اور روزوں کو ان کی نمازوں اور روزوں کے مقابلے میں حقیر اور کم تر سمجھے گا۔'' اور حفرت انس ﷺ اور حضرت ابو سعید خدری ﷺ سے بھی اسی طرح کی روایت ہے۔ اور حضرت ابوسلمہ ﷺ سے مروی اسو دبن علاء کی روایت میں اَعُمَالَکُمُ مَعَ اَعُمَالِهِمُ کا اضافہ ہے۔ اور حضرت علی ﷺ سے مروی زیر بن وہب کی روایت میں ہے:''تمہاری تلاوت ان کی تلاوت کے مقابلے میں اور تمہاری نماز ان کی نماز کے مقابلے میں کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتی۔'' اس کو امام مسلم اور امام طبری نے روایت کیا ہے۔ اور امام طبری کے ہاں حضرت انس رہے سے مروی سلیمان تیمی کے طریق سے بھی روایت ہے کہ حضرت انس ﷺ نے فرمایا: میرے سامنے رسول الله طاقیق کا ارشاد گرامی بیان کیا گیا که آب طاقیق نے فرمایا: بے شک تم میں ایک ایسی قوم ہوگی جو (بظاہر نیک اعمال) میں بہت مشقت اٹھا ئیں گے اور اتنے زیادہ انمال کریں گے کہ لوگوں کو ورطرُ حیرت میں ڈال دیں گے اور وہ آپ ایخ (اعمال) پرمجُب کا اظہار کریں گے۔'' اور حفرت انس ﷺ کے سیتے حفص کے طریق سے اپنے چیا (لینی حضرت انس ﷺ) ے مروی حدیث میں یَتَعَمَّقُوُنَ فِی الدِّیْنِ (بظاہر وہ دین میں بہت پُخِتگی اور شدت رکھے ہوں گے لینی extremist ہوں گے) کے کلمات ہیں۔ امام طبرانی کے بال حضرت عبد اللہ بن عباس رضی الله عنهما کے خوارج کے ساتھ مناظرہ کے قصے ریبنی روایت میں مذکور ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: ''لیس میں ان (خوارج) کے باس پہنچا تو میں ایسی قوم پر داخل ہوا جن سے بڑھ کر محنت و ریاضت کرنے والے ہاتھ میں نے بھی نہیں دیکھے تھے۔ان کے ہاتھ (مشقت کی وجہ سے) ایسے سخت تھے جیسے اونٹوں کے گھٹے اور ان کے چہرے سجدوں کے آثار سے نشان زدہ تھے۔'' ابن ابی شیبہ نے ابن عباس شسط مدیث بیان کی کہ آپ شکے سامنے عبادت وریاضت میں خوارج کی محنت و مشقت کا ذکر کیا گیا تو آپ نے فرمایا: ''راہب'' بھی تو اعمال میں اُن سے زبادہ مشقت اٹھانے والے تھے۔''

# خوارِج کے بارے میں علامہ انور شاہ کاشمیری اور علامہ شبیر احمه عثانی کا موقف

خوارج اور اس طرح کے مسلح بغاوت کرنے والے دیگر گروہوں کی تکفیر اور ان کے قتل کے عکم کے بارے میں برصغیر پاک و ہند کے دیوبند مکتبہ فکر کے دو جید علاے کرام علامہ انور شاہ کاشمیری اور علامہ شبیر احمد عثانی نے بھی مفصل کلام کیا ہے جو''فقع المملهم (۵: ۱۵۳–۱۵۵)'' میں موجود ہے۔ ذیل میں ان کی مفصل تحقیق میں سے صرف وہ حصہ نقل کیا جاتا ہے جو اُن کی اپنی رائے اور فقو کی پرمشمل ہے۔ ورنہ جن احادیث اور ائمہ و محدثین کی تصریحات کو انہوں نے بطورِ استشہاد و استدلال بیان کیا ہے، ہم وہ تمام حوالہ جات پہلے ہی اصل مصادر سے مختلف مقامات پر درج کر چکے ہیں۔

علامہ شمیر احمد عثانی نے خوارج پر بحث کا آغاز کرتے ہوئے اس کا عنوان ہی ہیہ رکھا ہے:

بحث شريف يتعلق بتكفير الخوارج وغيرهم من أهل الأهواء والملحدين، وهل يقاتلون؟ ومتى يقاتلون؟

'' خوارج اور دیگر اہل اہواء اور ملحدین کی تکفیر سے متعلق بحث اور بیہ کہ کیا ان کے ساتھ قبال کیا جائے گا؟ اور کب کیا جائے گا؟'' اِس کے بعد اُنہوں نے حافظ ابن ججر عسقلانی کا اِقتباس نقل کیا ہے، جس کے مطابق خوارج اہل فسق، باغی اور واجب القتل ہیں، کیوں کہ حضور نبی اکرم سائیلیم کا فرمان ہے: فاذا خو جو افاقتلو هم.

''پس جب وہ ریاست کےخلاف بغاوت کریں تو انہیں قتل کر ڈالو''

نیز معاً بعد امام طبری کا قول نقل کیا ہے جس میں اُنہوں نے اَحادیث مبارکہ۔ هم شر الخلق؛ یمرقون من الإسلام؛ لاقتلنهم قتل عاد - سے متنبط کیا ہے کہ خوارج دین اسلام سے خارج ہیں اور ان سے قال واجب ہے۔

اِسی طرح انہوں نے قاضی عیاض، امام ابو العباس القرطبی اور امام تقی الدین السبکی کا تکفیرِ خوارج کا موقف بھی اینے الفاظ میں بیان کیا ہے۔

علامه انور شاہ کشمیری نہایت واضح الفاظ میں خوارج کی تکفیر کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں:

والحق أن حديث المروق يدل على أنَّ المارقة أقرب إلى الكفر من الإيمان، ومن أصرح ما وجدت فيه ما عند ابن ماجه عن أبي أمامة: "قد كان هؤلاء مسلمين، فصاروا كفَّاراً، قلت: يا أبا أمامة، هذا شيء تقوله؟ قال: بل سمعته من رسول الله المُنْيَنَيِّمَ." قال الحافظ محمد بن إبراهيم اليماني في "إيثار الحق" (ص: الحافظ محمد بن إبراهيم اليماني في "إيثار الحق" (ص: الحافظ محمد عسن. وحسنه الترمذي مختصراً. (١)

"حق یہ ہے کہ حدیث المروق اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ المارقة العنى دين سے نكلنے والے ايمان كى بجائے كفر كے زيادہ قريب ميں اور اس

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٣

بارے میں جو کچھ میں نے ذخیرہ احادیث میں پایا اس میں سب سے زیادہ صری ابن ماجہ میں حضرت ابو امامہ کی روایت ہے جس میں انہوں نے فرمایا: یہ خوارج پہلے مسلمان تھ، پھر کافر ہوگئے۔ تو حضرت ابو غالب نے پوچھا: اے ابو امامہ! یہ بات آپ اپنی طرف سے کہہ رہے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: (نہیں) بلکہ میں نے رسول اللہ شہر شرح سے ارشاد گرامی سنا ہے۔ حافظ محمد بن ابراہیم یمانی نے ''ایشار الحق (ص: ۲۲۱)'' میں فرمایا ہے: اس کی اسے حسن قرار دیا ہے۔''

علامہ شبیر احمد عثانی احادیث مبارکہ کی روشنی میں خوارج کے واجب القتل ہونے پر اپنا موقف یوں ککھتے ہیں:

ويؤيد القول المذكور الأمر بقتلهم مع ما تقدم من حديث ابن مسعود: "لا يحل قتل امرئ مسلم إلّا بإحدى ثلاث" وفيه: "التارك لدينه: المفارق للجماعة" وورد في بعض الروايات الصحيحة: "المارق من الدين، التارك للجماعة."(١)

" حضور للنظیم کا ان کے قتل کا حکم دینا بھی اسی قولِ فرکور کی تائید کرتا ہے، اس کے باوجود کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود کے سے مروی حدیث جو پہلے بیان کی گئی کہ" کسی مسلمان آ دمی کا قتل حلال نہیں سوائے تین میں سے کسی ایک صورت کے۔' سو اس حدیث میں ہے کہ" جو اپنے دین کے خلاف بغاوت کرنے والا ہواور جومسلمانوں کی جماعت سے جدا ہونے والا ہو' اور بعض صحح روایات میں آیا ہے کہ" دین سے نکلنے والا اور مسلمانوں کی جماعت کو چھوڑ نے والا ہو۔''

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٣

اِس کے بعد علامہ شمیر احمد عثانی خوارج کو قتل کرنے کے جواز پر حنابلہ کا موقف بیان کرتے ہوئے اپنی رائے یوں دیتے ہیں:

الظاهر عندي درايةً وروايةً قول أهل الحديث، أما روايةً: فقوله المؤيّرة وأما قول على الله فقوله المؤيّرة وأما قول على الله فمعناه أن الإنكار على الإمام والطعن فيه لا يوجب قتلاً، حتى ينزع يده من الطاعة، فيكون باغياً، أو قاطع الطريق.

''میرے نزدیک روایتاً اور درایتاً ائمہ حدیث کا قول واضح ہے۔ رہا حضور نبی اکرم طفیقیم کا بیارشاد فاین لقیتمو هم فاقتلو هم، اور حضرت حضرت علی کا کا رہ رہایا ) قول، تو اس کامعنی بیہ ہے کے حکمران کا انکار اور اس پر طعن زنی فتل کو واجب نہیں کرتے، جب تک کہ وہ حکومت کی اتھارٹی کو تسلیم کرنے سے انکار نہ کر دے اور باغی یا راہ زن نہ ہو جائے۔''

آخر میں علامہ شبیر احمد عثانی بحث کو سمینتے ہوئے اپنا اور علامہ انور شاہ کشمیری کا موقف دہراتے ہیں:

وقال في موضع آخر من رسالته بعد سرد الأحاديث: "فخرج من هذه الأحاديث بهذا الوجه وجه من كفرهم من أهل الحديث، وقد نسبه "السندي رحمه الله على سنن النسائي" إليهم، وهو قول فحل، وكذا نسبه في "فتح القدير" إليهم، وخرج عدم الفرق بين الجحود والتأويل في القطعيات. والله سبحانه و تعالى أعلم. وخرج أن الكفر قد يلزم من حيث لا يدري، مع ما يحقر أحدكم صلاته، وصيامه مع صلاتهم وصيامهم، وأعماله مع

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٥

أعمالهم، وليست قراء ته إلى قراء تهم شيئاً، فخذ هذه الجمل النبوية أصلاً في مسألة التكفير، فهي كأحرف القرآن، كلها شاف كاف. (١)

"اورآپ نے اینے مقالے میں کسی ایک مقام پر ان احادیث کو بیان کرنے کے بعد لکھا ہے: پس ان احادیث سے اس توجیہ کے ساتھ ائمہ حدیث کا بیان کردہ وہ سبب مستبط ہوتا ہے جنہوں نے ان (خوارج) کو کافر قرار دیا۔ اس طرح امام سندی نےسنن نسائی پر اپنے حاشیہ میں بھی کفر کوان کی طرف منسوب کیا ہے، اور بیالی مضبوط قول ہے۔اس طرح انہوں نے ''فتح القديو'' میں کفر کو انہی کی طرف منسوب کیا ہے۔ یاد رہے کہ قطعی عقائد میں تاویل اور جحود (انکار) کے درمیان فرق کا نہ ہونا بھی انہی احادیث سے متبط ہوتا ہے، اور اللہ تعالی بہتر علم رکھنے والا ہے۔ اور یہ چیز بھی مستبط ہوتی ہے کہ کفر مجھی ہم اس طرح لازم آجاتا ہے جس کا پتہ بھی نہیں چلتا، اس کے باوجود کہ جن کی نماز کے ساتھ تم میں سے ہر کوئی اپنی نماز کو حقیر جانتا ہے اور جن کے روزوں کے ساتھ اپنے روزے کو حقیر جانتا ہے اور جن کے انمال کے ساتھ اینے اعمال کو حقیر جانتا ہے اور جن کی قراءت کے مقابلہ میں اس کی قراءت کچھ بھی نہیں۔ پس اس مسله تکفیر میں حضور نبی اکرم مٹھیکٹھ کے یہ جملے قرآن کے حروف کی طرح تھم صادر کرنے میں کافی وشافی ہیں۔''

گویا علامہ انور شاہ کا شمیری اور علامہ شبیر احمد عثانی کی مفصل تحقیق سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ ان کے نزدیک بھی خوارج اور ان کی راہ پر چلنے والے لوگ دین سے خارج ہیں۔ کیونکہ انہوں نے دین تعلیمات کو مسنح کیا اور دین میں نئی نئی بدعات ایجاد کی ہیں اور ان خیالات اور اعمال کو دین قرار دے دیا جن کا حضور نبی اکرم میں تھیں اور صحابہ

<sup>(</sup>١) شبير احمد عثماني، فتح الملهم، ٥: ١٥٢

#### کرام ﷺ کے قول وعمل سے کوئی تعلق نہیں۔

غور کیا جائے تو آج اسلام کے نام پر جو اِنتہاء پسندی اور دہشت گردی ہورہی ہورہی ہے۔ اس کا اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ موجودہ دور میں معصوم اور بے گناہ لوگوں کا قتل عام، عورتوں اور بچوں کی بہیانہ ہلاکت، جہاد کا معنی و مفہوم، شرعی شرائط اور تقاضے سمجھے بغیر اِسے ہرایک پر واجب قرار دے دینا، مُر دوں کو قبروں سے نکال کر ان کی بے حرمتی کرنا، صالحین کے مقابر کو تباہ کرنا، مساجد اور عبادت گاہیں مسار کرنا اور اپنے مخالف نظریات کے حامل عامۃ المسلمین پر کفر و شرک کے فتوے لگانا اور مسلم و غیر مسلم پُر امن انسانی آبادیوں کو حامل عامۃ المسلمین بر کفر و شرک کے فتوے لگانا اور مسلم و غیر مسلم پُر امن انسانی آبادیوں کو خوارج کے نظریات اور کردار کا ہی تسلسل ہے۔

فصل چہارُم

عصرِ حاضر کے دہشت گرد'' خوارج'' ہیں

خوارج کے باب میں وارد ہونے والی احادیث و آثار اس قدر کثرت سے ہیں کہ ان کے لیے گی دفتر درکار ہیں۔ تاہم اس موضوع پر راقم کی کتاب الإنتباہ للخوارج والمحروداء کا مطالعہ بھی مفید ہوگا۔ یہ بات طے شدہ ہے کہ ایسے خیالات، رُجھانات، معتقدات اور اقدامات کرنے والوں سے کوئی دور خالی نہ ہوگا کیونکہ حضور نبی اکرم سی آئیا اللہ نے اس امرکی قطعیت کے ساتھ وضاحت فرما دی ہے کہ ایسے گروہ میں ناپختہ ذہن اور کم عمر لڑکے کثرت سے ہوں گے کیوں کہ ایسے لڑکوں کو آسانی سے ورغلایا جاسکتا ہے اور ان کی ذہن سازی (brain washing) کرکے اپنے فدموم مقاصد کے لیے استعال کیا جاسکتا ہے۔ احادیث مبارکہ سے میں واضح ہوتا ہے کہ یہ گروہ کسی ایک دور کے ساتھ خض نہیں ہوگا بلکہ یہ لوگ خروج دجال کے زمانے تک پیدا ہوتے رہیں گے۔ درج ذیل حدیث مبارکہ سے بھی یہی ثابت ہے کہ یہ فرقہ کئی بارظہور کرے گا:

عن ابن عمرو على قال: قال رسول الله الله الله المشرق يخرج قوم من قبل المشرق يقرؤون القرآن، لا يجاوز تراقيهم كلما قطع قرن نشأ قرن، حتى يخرج في بقيتهم الدجال. (١)

"حضرت عبدالله بن عمرو الله عند روايت ہے كه رسول الله مالية من فرمايا: كى

<sup>(</sup>١) ١- أحمد بن حنبل، المسند، ٢: ٩٠٢، رقم: ٢٩٥٢

٢ - طبراني، المعجم الأوسط، ٤: ١ م، رقم: ١ ٩٧٩

٣ حاكم، المستدرك، ٣: ٥٥٧، رقم: ٨٥٥٨

٣- طيالسي، المسند: ٢٠٩٣، رقم: ٢٢٩٣

٥- أبو نعيم، حلية الأولياء و طبقات الأصفياء، ٢: ٥٣

لوگ مشرق کی طرف سے نکلیں گے، وہ قرآن پڑھیں گے مگر قرآن اُن کے حلق سے نیچے نہ اترے گا۔ جب ایک گروہ (شیطانی سینگ) کا ٹا جائے گا تو دوسرا نکلے گا (یعنی جب ایک ایسے گروہ کا خاتمہ کر دیا جائے گا تو پچھ عرصہ کے بعد دوسرا گروہ پیدا ہو جائے گا) یہاں تک کہ ان کے آخری گروہ کے دور میں ہی دجال نکلے گا۔''

حدیث مبارکہ کا نفس مضمون بتارہا ہے کہ حضور نبی اکرم سی آیکی نے خوارِج کے ظہور اور اُن کے مظالم کے تسلسل کے بارے میں خبر دی کہ یہ دہشت گردگروہ فتنہ دجال تک علاقے اور شکلیں بدل برل کر آتا رہے گا۔ یاد رہے کہ دجال کا ظہور قیامت کی علاقے کرئی میں سے ہے۔

# ا۔خوارِج انسانوں کی شکل میں خونخوار بھیڑیے ہیں

يخرج في آخر الزمان رجال يختلون الدنيا بالدين، يلبسون للناس جلود الضأن من اللين، ألسنتهم أحلى من السكر، وقلوب الذئاب، يقول الله: أبي يغترون أم علي يجترءون؟ فبي حلفت لأبعثن على أولئك منهم فتنة تدع الحليم منهم حيرانا. (1)

" آخری زمانے میں ایسے لوگ سامنے آئیں گے جو دھوکہ و فریب کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) ترمذی، السنن، کتاب الزهد، ۲: ۲۰۴، رقم: ۲۳۰۳

دین کے نام پر دنیا کمائیں گے۔ وہ لوگوں کو اپنی نرم مزاجی ظاہر کرتے ہوئے (دنیا کے سامنے) بھیڑی کھال پہنیں گے۔ ان کی زبانیں شکر سے زیادہ میٹھی ہوں گی (لیعنی وہ مؤثر نعرے لگائیں گے اور مؤثر باتیں کریں گے) مگر ان کے دل بھیڑیوں کے ہوں گے۔ اللہ کھی فرمائے گا: کیا میرے نام پر دھوکہ کرتے ہو یا مجھ پر جرأت کرتے ہو؟ مجھے اپنی ذات کی قتم! میں ان لوگوں پر ضرور ایک فتنہ (آزمائش ومصیبت) بھیجوں گا جو ان میں سے بر دبار لوگوں کو بھی جیران و بریشان کر دے گا۔'

امام طبرانی حضرت عبد الله بن عباس الله سے روایت کرتے ہیں که حضور نبی اکرم ملی این نے فرمایا:

سيجيء في آخر الزمان أقوام، يكون وجوههم وجوه الآدميين، وقلوبهم قلوب الشياطين، أمثال الذئاب الضواري، ليس في قلوبهم شيء من الرحمة، سفاكون الدماء، لا يرعون عن قبيع إن تابعتهم واربوك، وإن تواريت عنهم اغتابوك، وإن حدثوك كذبوك، وإن ائتمنتهم خانوك، صبيهم عامر، وشابهم شاطر، وشيخهم لا يأمر بمعروف ولا ينتهى عن منكر، الاعتزاز بهم ذل، وطلب ما في أيديهم فقر، الحليم فيهم غاو، والآمر بالمعروف فيهم متهم، المؤمن فيهم متضعف، والفاسق فيهم مشرف، السنة بدعة، والبدعة فيهم سنة، فعند ذلك يسلط عليهم شرارهم، ويدعوا خيارهم، فلا يستجاب لهم. (۱)

<sup>(</sup>۱) ا ـ طبراني، المعجم الكبير، ١١: ٩٩، رقم: ١١١٧٩ ٢ ـ طبراني، المعجم الصغير، ٢: ١١١، رقم: ٨٢٩

''آخری زمانہ میں ایسے گروہ آئیں گے جن کے چیرے انسانوں کے اور دل شیطانوں کے ہوں گے۔ وہ خونخوار بھیڑیوں کی طرح ہوں گے۔ان کے دلوں میں رحم نام کی کوئی چیز نہ ہوگی۔ وہ اپنی سفاکانہ کارروائیوں سے کثرت کے ساتھ خون بہائیں گے۔کسی برے کام لین ظلم و زیادتی کی پروانہیں کریں گ\_ اگر تو ان کی بات مانے گا تو تحقی دھوکہ دیں گے۔ اگر تو ان سے جھے گا تو تیری برائی اور مذمت کریں گے اگر وہ تمہارے ساتھ مذاکرات (dialogue) كريں كے تو جھوٹ بوليں كے۔ اگرتم ان كے ياس امانت ركھو كے تو وہ خیانت کریں گے۔ان کے نیچ گھر کا نظام چلائیں گے (اور بڑے برسر پیکار ہوں گے ) اور ان کے جوان شاطر ہوں گے۔ ان کا سردار انہیں نہ تو بھلائی کا تکم دے گا اور نہ ہی غلط کام سے روکے گا، ان کے ذریعہ عزت اور غلبے کی طلب ذلت کا باعث ہوگی اور ان کے ہاتھوں میں جو کچھ ہوگا (لیعنی ان کے نظریات اور اسلحہ وغیرہ) اس کی خواہش کرنا سراسر افلاس (معیشت کی تباہی) ہوگا۔ ان میں برد بار اور ٹھنڈے مزاج کا دکھائی دینے والاشخص ( بھی) دھوکے باز ہوگا۔ انہیں بھلائی کا تھم دینے والے برتہت لگائی جائے گی۔ صاحب ایمان ان میں کمزور شار ہوگا اور فاسق معزز ہوگا۔ رسول اکرم طیفیینم کی اصل سنت ان کے ہاں بدعت اور بدعت سنت قرار یائے گی۔ اس وقت ان پر بدترین شرپیند مسلط کر دیے جائیں گے (تب) ان کے اچھے لوگ دعا کریں گے کیکن ان کی دعا ئیں قبول نہ ہوں گی۔''

امام ترمذی اور امام طبرانی کی روایت کردہ مذکورہ بالا احادیث مبارکہ میں آج کے دور میں پائے جانے والے دہشت گردوں کی تمام صفات بیان کر دی گئ ہیں۔ درحقیقت یہی شرپند اور جنگجو گروہ موجودہ دور کے وہ دہشت گرد اور خوارج ہیں جن کے دل درندوں کے ہیں اور چہرے انسانوں کے ہیں۔ان کے دلوں میں رحم نام کی کوئی شے

نہیں۔ وہ معصوم اور بے گناہ مخلوق کا انتہائی سفاکانہ طریقے سے نہ صرف خون بہاتے ہیں اور اپنے عقائد و نظریات سے اختلاف رکھنے والوں کو مشرک اور کافر قرار دے کر ذن کے کرتے ہیں بلکہ ان خونین مناظر کی ویڈیوفلمیں تیار کر کے مخلوق خدا کو دہشت زدہ اور اسلام کو بدنام کرتے ہیں۔

# ۲۔خوارج کے سلسل کے بارے میں علامہ ابن تیمیہ کی شخفیق

خوارج کے بارے میں علامہ ابن تیمیہ کے گی اقوال ہم نے گزشتہ صفحات میں بیان کیے ہیں، جن سے خوارج کے بارے میں ان کا عقیدہ مترشح ہوتا ہے۔ اب ہم علامہ ابن تیمیہ کے الفاظ میں یہ واضح کریں گے کہ خوارج کا وجود ہر دور میں رہا ہے اور یہ آج کے دور میں بھی موجود ہیں مگر لوگوں کو ان کی پہچان نہیں ہے۔

علامه ابن تيميداين كتاب النبوات مين بيان كرتے بين:

وكذلك الخوارج: لما كانوا أهل سيف وقتال، ظهرت مخالفتهم للجماعة؛ حين كانوا يقاتلون الناس وأما اليوم فلا يعرفهم أكثر الناس. (١)

"اور اسی طرح خوارج بین که جب انہوں نے اسلحہ اٹھا لیا اور بغاوت کرتے ہوئے (مسلمانوں سے) جنگ کی اور لوگوں سے قال کرنے لگے تو اُن کی جماعت مسلمہ سے مخالفت و عداوت ظاہر ہوگئ تاہم عصر حاضر میں بھی (بظاہر دین کا لبادہ اوڑ سے کی وجہ سے) لوگوں کی اکثریت انہیں بہجیان نہیں یاتی۔"

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر خوارج پہلے مخفی تھے تو ان کاعلم کیسے ہوا؟ اس کا جواب علامہ ابن تیسہ بول دیتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، النبوات: ۲۲۲

وهاتان البدعتان ظهرتا لما قتل عثمان ركل الفتنة؛ في خلافة أمير المؤمنين على بن أبي طالب ١٠٠٠ وظهرت الخوارج بمفارقة أهل الجماعة، واستحلال دمائهم وأموالهم؛ حتى قاتلهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي متبعا في ذالك الأمر النبي التَّيْلَةِ إِلَى قال الإمام أحمد بن حنبل: صح الحديث في الخوارج من عشرة أوجه. وهذه قد رواها صاحبه مسلم بن الحجاج في صحيحه، وروى البخاري قطعة منها. واتفقت الصحابة على قتال الخوارج حتى أن ابن عمر ..... قال عند الموت: ما آسى على شيء إلا على أنى لم أقاتل الطائفة الباغية مع على، يريد بذلك قتال الخوارج. .... وإنما أراد المارقة التي قال فيها النبي سُمُّيْكِمْ: تمرق مارقة على حين فرقة من الناس، يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق. وهذا حدّث به أبو سعيد. فلما بلغ ابن عمر قول النبي طُهُ اللَّهُ في الخوارج، وأمره بقتالهم، تحسر على ترك قتالهم. (١) ''اورخوارج کی طرف سے (مسلمانوں کو کافر قرار دینے اور ان کے جان و مال كوحلال سمجھنے كى) دو برعتيں اُس وقت منظر عام پر آئيں جب حضرت عثان غنی کوشہید کر کے فتنہ بیا کیا گیا۔ امیر المؤمنین سیدنا علی ﷺ کے دورِ خلافت میں خوارج کی صحابہ کرام ﷺ کی جماعت سے مفارقت اوران کے جان و مال کو حلال قرار دینے کی صورت میں ظاہر ہوئی، یہاں تک کہ امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب ﷺ نے فرمانِ نبوی ﷺ کی انتباع میں (نبروان کے مقام یر ہزاروں صحابہ کرام ﷺ کی معیت میں ) ان خارجیوں سے جنگ کی (اور اُنہیں

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، النبوات: ٢٢٣، ٢٢٢

چن چن کرفتل کیا)۔ امام احمد بن حنبال فرماتے ہیں کہ خوارج کے بارے ہیں حدیث دس طرق سے ثابت ہے اور اسے آپ کے ہم عصر امام مسلم بن الحجاج نے اپنی الصحیح میں روایت کیا ہے اور امام بخاری نے اسے مخضراً روایت کیا ہے۔ خوارج سے جہاد پر تمام صحابہ کرام کا اتفاق ہے؛ یہاں تک کہ حضرت عبد اللہ بن عمر ف نے وصال کے وقت فرمایا: مجھے کسی بات پر افسوس نہیں سوائے اس کے کہ میں (حضرت) علی ف کے ساتھ مل کر باغی گروہ کے ساتھ قال نہ کر سکا۔ ۔۔۔۔ اور آپ کی مراد تو صرف اُس باغی گروہ سے تھی جس کے بارے میں حضور نبی اکرم میں تفرقہ و انتثار پیدا ہوگا؛ اسے دونوں گروہوں بارے میں حضور نبی اکرم میں تفرقہ و انتثار پیدا ہوگا؛ اسے دونوں گروہوں میں سے حق کے قریب ترین گروہ قتل کرے گا۔'' اس حدیث کو ابوسعیہ خدری میں سے حق کے قریب ترین گروہ قتل کرے گا۔'' اس حدیث کو ابوسعیہ خدری میں متعلق یہ ارشاد گرامی جب عبد اللہ بن عمر کے توارج اور ان سے قال کے متعلق یہ ارشاد گرامی جب عبد اللہ بن عمر کے تو وہ قال ترک کرنے پر متعلق یہ ارشاد گرامی جب عبد اللہ بن عمر کے تبہ پہنچا تو وہ قال ترک کرنے پر حسرت زدہ ہوگئے۔''

گزشتہ صفحات میں بیان کی گئی احادیث مبارکہ سے بھی وضاحت ہوتی ہے کہ بالعموم لوگوں کوخوارج کی ظاہری دین داری اور پر ہیزگاری کی بنا پر مغالطہ لاحق ہوجاتا ہے اور وہ انہیں طبقہ مسلمین میں شامل سمجھنے لگتے ہیں۔ جب کہ حقیقت اس کے برعکس ہے کیوں کہ خوارج کا پیتہ ہی اُس وقت چلتا ہے جب وہ مسلح ہوکر قتلِ عام شروع کرتے ہیں۔ دہشت گردوں کے ماضے پر نہیں لکھا ہوتا کہ وہ خوارج ہیں۔ ان کا وحشت و بربریت اور درندگی وقت عام پر مبنی عمل ہی انہیں expose کرتا ہے۔ یہ خودساختہ باطل فرہبی نظریات کی بنا پر عام انسانوں اور مسلمانوں کوقتل کرتے ہیں۔ یہ ہر دور میں آتے رہیں گے۔ قرب می بنا پر عام انسانوں خوارج میں دوج کی بنا پر عام انسانوں خوارج میں دوج کی ہوں۔



### س۔خوارج کی پشت پناہی کرنے والوں کی مذمت

بعض لوگ خوارج کے بارے میں نرم گوشہ رکھتے ہیں، انہیں برا نہیں جانتے، جب کہ بعض لوگ اس سے بھی ایک قدم آ گے بڑھتے ہوئے خوارج کی پشت پناہی اور support کرتے ہیں اور اپنے طرز عمل سے شرپندوں اور دہشت گردوں کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں، اُن کے لیے ماسٹر مائنڈ (master mind) کا فریضہ سرانجام دیتے ہیں، اُن کے لیے ماسٹر مائنڈ (financial & moral support) کرکے انہیں مزید دہشت کھیلانے کی شہ دیتے ہیں، یکمل بھی انتہائی مذموم ہے۔

خوارج کی پشت پناہی کرنے والوں کے لیے قَعْدِیَة (عملاً بغاوت میں شریک نہ ہونے والے کی) اصطلاح استعال کی جاتی ہے۔ شارح صحیح البخاری حافظ ابن حجرعسقلانی لکھتے ہیں:

"والقعدية" قوم من الخوارج، كانوا يقولون بقولهم، ولا يرون الخروج بل يزينونه. (١)

''اور قَعُدِیَة خوارج کا ہی ایک گروہ ہے جو خوارج جیسے عقائد تو رکھتا تھا مگر خود مسلح بغاوت نہیں کرتا تھا۔ (وہ خوارج کی پشت پناہی کرتے ہوئے) اسے سراہتے تھے۔''

صافظ ابن مجرعسقلائی مقدمة فتح الباری میں ایک اور مقام پر لکھتے ہیں: والخوارج الذین أنكروا على علي التحكیم وتبرءوا منه و من عثمان في و ذريته و قاتلو هم فإن أطلقوا تكفير هم فهم الغلاة منهم والقعدية الذين يزينون الخروج على الأئمة و لا يباشرون

<sup>(</sup>١) عسقلاني، مقدمة فتح الباري: ٣٣٢

ذلك.<sup>(۱)</sup>

''اورخوارج وہ ہیں جنہوں نے حضرت علی کے فیصلۂ تحکیم (arbitration) پر اعتراض کیا اور آپ کے حضرت عثان کے سے اور ان کی اولاد و اس کیا اور آپ کے سے، حضرت عثان کے ساتھ جنگ کی۔ اگر یہ مطلق تکفیر کے قائل ہوں تو یہی ان میں سے حد سے بڑھ جانے والا گروہ ہے جبکہ قَعُدِیَة وہ لوگ ہیں جو مسلم حکومتوں کے خلاف مسلح بعناوت اور خروج کو سراہتے اور اس کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں، لیکن خود براہ راست اس میں شامل نہیں ہوتے۔''

اِسی طرح حافظ ابن جرعسقلانی اپنی ایک اور کتاب' تھذیب التھذیب'' میں خوارج کی پشت پناہی کرنے والوں کے بارے میں لکھتے ہیں:

"والقعد" الخوارج كانوا لا يرون بالحرب، بل ينكرون على أمراء الجور حسب الطاقة، ويدعون إلى رأيهم، ويزينون مع ذالك الخروج، ويحسنونه. (٢)

"اور قَعْدِیَة (خوارج کی پشت پناہی کرنے والے) وہ لوگ ہیں جو بظاہر خود مسلح جنگ نہیں کرتے ہیں اور مسلح جنگ نہیں کرتے ہیں اور دوسروں کو اپنی فکر ورائے کی طرف دعوت دیتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ مسلح بغاوت اور خروج کو (ندہب کا لبادہ اوڑھا کر) سراہتے ہیں اور دہشت گرد باغیوں کو اِس کی مزید ترغیب دیتے ہیں۔"

شارح صحیح البخاری حافظ ابن حجر عسقلانی کے درج بالا اقتباسات سے

<sup>(</sup>١) عسقلاني، مقدمة فتح الباري: ٣٥٩

<sup>(</sup>٢) عسقلاني، تهذيب التهذيب، ٨: ١١٣

یہ حقیقت آشکار ہوتی ہے کہ قَعُدِیَة بھی خوارج میں سے ہی ہیں۔(۱) لیکن یہ گروہ کھل کر اپنی رائے کا اظہار نہیں کرتا اور پسِ پردہ رہ کر خوارج کی باغیانہ اور سازتی سرگرمیوں کے لیے منصوبہ بندی (planning) کرتا ہے۔ گویا یہ گروہ ماسٹر مائنڈ کے فرائض سرانجام دیتا ہے۔ اِس گروہ کا کام دلول میں بغاوت اور خروج کے نیج بونا ہے، خاص طور پر جب یہ گفتگو کسی ایسے فصیح و بلیغ شخص کی طرف سے ہو جو لوگوں کو اپنی چرب زبانی سے دھو کہ دینے اور اسے سنت مطہرہ کے ساتھ گڈ مہر نے کی صلاحیت بھی رکھتا ہو۔

## م- اهم فقهی نکته: دہشت گردوں پرخوارج کا إطلاق

### اِجتہادی نہیں،منصوص ہے

موجودہ دور میں دہشت گردی اور قتل و غارت گری کرنے والے لوگ خوارج ہی کا سلسل ہیں۔ اِس اَمر کا اِطلاق اِجہادی نہیں اور نہ ہی تشریکی ہے بلکہ یہ اِطلاق منصوص ہے۔خوارج سے مرادصرف سیدنا علی المرتضی کے عہد میں نکلنے والا گروہ ہی نہیں ہے بلکہ وہ خوارج کا پہلا گروہ تھا۔خوارج ایک ایسا فتنہ ہے جو گروہ در گروہ ظاہر ہوتا رہا اور اس کے لوگ دجال کے زمانے تک ظاہر ہوتے رہیں گے اور قیامت تک وقتاً فو قتاً نکلتے رہیں گے۔حضرت علی کے خوارج کے بانی تھے۔حضور نبی اگرم میٹینیم نے ان کی واضح نشانیاں بیان فرما دی ہیں، جن میں سے ایک نشانی سی ہی ہے کہ وہ ہر دور میں نکلتے رہیں گے۔ آپ میٹینیم نے فرمایا کہ خوارج کا آخری گروہ دجال کے ساتھ اس کی جمایت میں نکلے گا۔حضرت شریک بن شہاب سے مروی روایت میں خوارج کے متعلق حضور نبی اکرم میٹینیم نے صراحناً فرمایا:

يَخُرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوُمٌ كَأَنَّ هَذَا مِنْهُمُ يَقُرَءُونَ الْقُرُآنَ لَا

<sup>(</sup>۱) ہم نے اِس باب کے آغاز میں ذکر کیا تھا کہ خوارج کے تقریباً ہیں فرقے ہیں۔ ''قدریہ' بھی اُنہی میں سے ایک فرقہ ہے۔

يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمُ، يَمُرُقُونَ مِنَ الإِسُلامِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرِّسُلامِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، سِيْمَاهُمُ التَّحُلِيُقُ، لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ الرَّمِيَّةِ، سِيْمَاهُمُ التَّحُلِيُقُ، فَهُ شَرُّ آخِرُهُمُ مَعَ الْمَسِيْحِ الدَّجَالِ، فَإِذَا لَقِينتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ، هُمُ شَرُّ الْخَلُق وَالْخَلِيْقَةِ. (۱)

" آخری زمانے میں پھولوگ پیدا ہوں گے بیشخض بھی انہی لوگوں میں سے ہے۔ وہ قرآن مجید کی تلاوت کریں گے مگر قرآن ان کے حلق سے نیچے نہ اترے گا وہ اسلام سے اس طرح نکل چکے ہوں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ ان کی نشانی میہ ہے کہ وہ سرمنڈے ہوں گے ہمیشہ نکلتے ہی رہیں گے ہمیاں تک کہ ان کا آخری گروہ دجال کے ساتھ نکلے گا جب تم (میدانِ جنگ میں) ان سے ملوتو انہیں قتل کردو۔ وہ تمام مخلوق سے بدترین لوگ ہیں۔"

اسی طرح امام احمد بن حنبل اور امام ابنِ ابی شیبه کی بیان کرده روایت میں ہے:

لا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ آخِرُهُمُ، فَإِذَا رَأَيُتُمُوهُمُ فَالَوْنَ يَخُرُجَ آخِرُهُمُ، فَإِذَا رَأَيُتُمُوهُمُ فَالْقَائِهُمُ اللَّانَّا. (٢) فَاقْتُلُوهُمُ، قَالَهَا ثَلَاثًا. (٢)

'' پیخوارج ہمیشہ نکلتے ہی رہیں گے یہاں تک کہ ان کا آخری گروہ ( دجال

<sup>(</sup>۱) ۱- نسائي، السنن، كتاب تحريم الدم، باب من شهر سيفه ثم وضعه في الناس، 2: ۱۱۹، رقم: ۳۱۰۳

٢- نسائي، السنن الكبرى، ٢: ٣١٢، رقم: ٣٥٢٢

٣ بزار، المسند، ٩: ٢٩٣، رقم: ٣٨٣٢

٣- طيالسي، المسند، ١: ٢٣ ١، رقم: ٩٢٣

<sup>(</sup>۲) 1- أحمد بن حنبل، المسند، ۲: ۳۲۱، رقم: ۹۷۹۸

۲- ابن ابی شیبة، المصنف، ۷: ۵۵۹، رقم: ۱۷ ۳۷۹ ۳- رویانی، المسند، ۲: ۲۷، رقم: ۷۲۷

کے ساتھ) نکلے گا جب تم ان کو دیکھو تو انہیں قتل کر دو۔ وہ تمام مخلوق سے برترین لوگ ہیں۔مزید آپ مائی آپائی نے بدالفاظ تین مرتبدار شاد فرمائے۔''

امام حاکم کی روایت کردہ حدیث میں ہے:

لَا يَزَالُونَ يَخُرُجُونَ حَتَّى يَخُرُجَ آخِرُهُمُ فَإِذَا رَأَيُتُمُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمُ. قَالَهَا حَمَّادٌ ثَلاثًا. قَالَهَا حَمَّادٌ ثَلاثًا. وَقَالَ: قَالَ أَيُضًا: لَا يَرُجعُونَ فِيهِ. (١)

'' خوارج کے یہ گروہ مسلسل پیدا ہوتے رہیں گے یہاں تک کہ ان کا آخری گروہ (دجال کے ساتھ لکے گا)۔ جبتم (میدانِ جنگ میں) ان سے سامنا کروتو انہیں قتل کر دو۔ (اس حدیث کے ایک راوی) جماد بیان کرتے ہیں کہ آپ سٹھیٹھ نے یہ الفاظ تین مرتبہ ارشاد فرمائے: ''وہ تمام مخلوق سے بدترین ہیں۔'' حضرت جماد بیان کرتے ہیں کہ آپ سٹھیٹھ نے یہ الفاظ تین مرتبہ ارشاد فرمایا کہ وہ اور حضرت جماد بیان کرتے ہیں کہ آپ سٹھیٹھ نے یہ الفاظ تین مرتبہ ارشاد فرمایا کہ وہ اینے عقائد ونظریات سے رجوع نہیں کریں گے۔''

حضور نبی اکرم سی آگرم سی تصری فرما دی ہے کہ قیامت تک اِس طرح کے مسلح اور باغی گروہ مسلمانوں کی ریاستوں اور معاشروں میں نکلتے رہیں گے۔ لا یَوَالُونَ مَلَّ اُونَ مُعَیٰ یہ ہے کہ وہ سارے گروہ خوارج ہی ہوں گے اور یہ بغیر انقطاع کے ساتھ بیدا ہوتے رہیں گے حتی کہ ان کا آخری گروہ قیامت سے قبل دجال کے ساتھ نکلے گا۔

<sup>(</sup>۱) ۱- حاكم، المستدرك على الصحيحين، ۲: ۱۲۰، رقم: ۲۲۳۷ ۲- سيثمى، مجمع الزوائد، ۲: ۲۲۹

#### خلاصه كلام

خوارج کی صفات و علامات اور ان کی پہچان کو واضح کرنے والی اِس طویل بحث سے ثابت ہوجاتا ہے کہ عصر حاضر کے دہشت گرد ہی خوارج ہیں۔ ہمارا دینی و ملی فریضہ ہے کہ ہم قرآن و حدیث، آ ثارِ صحابہ اور اقوالِ ائمہ کی روشنی ہیں ان انسانیت دشمن خونخوار بھیٹر یوں کے گھناؤ نے چہروں کو پہچانیں اور معاشرے کے سامنے انہیں بے نقاب کریں۔ انہوں نے اپنے مکروہ چہروں پر فدہب کا لبادہ اوڑھ رکھا ہے، لیکن اس سے کوئی مغالطہ لاحق نہیں ہونا چاہیے۔ وہ اپنے سیاہ کارناموں سے پہچانے جاتے ہیں۔ وہ جو روپ بھی چاہیں اپنا لیس، ان کا دین اسلام سے کوئی تعلق اور واسطہ نہیں ہے۔ وہ اسلام سے اس طرح نکل چکے ہیں جیسے تیر یا گولی تیز رفاری کے ساتھ شکار سے نکل جاتی ہے۔ ان کی دہشت گردانہ کارروائیوں کو اسلام اور اُمتِ مسلمہ کی طرف منسوب نہ کیا جائے۔

یاد رہے کہ متقدمین و متاخرین ائمہ اور اکا برعلاء کرام کا متفقہ فیصلہ ہے کہ آیات واحادیث کی روشنی میں سفاک وخونخوار دہشت گردوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اسلامی تعلیمات کے مطابق یہ باغی ہیں۔ اس لیے ریاستی مشینری پر ان کی نیخ کنی واجب ہے۔ تاہم یہ اُمر واضح رہے کہ ریاستی سطح سے ہٹ کرکسی فرد یا جماعت کو نجی حیثیت میں اِس بات کی قطعاً اجازت نہیں ہے کہ وہ اپنے تیک امن وامان قائم کرنے کے لیے قانون اپنے ہاتھ میں لے یا ان خوارج کے مقابلے میں خود مسلح ہوکر میدان میں اتر آئے، چاہے ان کی نیت کتنی ہی صاف کیوں نہ ہو۔ اس کے نتائج نہایت بھیا نک اور نا قابلِ تصور ہوں گے۔

حضور نبی اکرم ملی آیم نے اپنی اُمت کو قیامت تک ہر دور میں خوارج کے ظاہر ہوتے رہنے اور منظم و مسلح گروہوں کی شکل میں نکلتے رہنے کی اطلاع اپنی پیغیرانہ پیشین گوئی کے طور پر اسی لئے دے دی تھی کہ ہر زمانے میں مسلمان انہیں پیچان سکیں۔ اور جب ان کا خروج ہوتو سادہ لوح مسلمان ان کی شکلوں، نعروں (slogans) اور شریعت

کی ظاہری پابندی کو دیکھ کر دھو کے میں نہ آ جا کیں اور ساتھ ہی آپ سٹھی آئے نے ریاست پر یہ ذمہ داری عاکد کی ان کی بیخ کئی کی جائے تا کہ خلق خدا ان کے شر سے محفوظ ہو جائے۔ اِسی لیے سیدنا علی کھی کی زیر قیادت ریاستی سطح (state level) پر صحابہ کرام کھے نے ان کا قلع قمع کیا تھا۔

بابهشتم

مسلم ریاست میں اعلاءِ کلمہ فق کا پُراً من منہاج

یہ بات دلائل سے ثابت ہو چکی ہے کہ کسی مسلم ریاست میں قائم حکومت کے خلاف مسلح بغاوت جائز نہیں، خواہ اربابِ اِختیار و اِقتدار فاسق و فاجر اور معصیت کیش ہی کیوں نہ ہوں۔ یہاں بعض ذہنوں میں اس سوال کا پیدا ہونا فطری امر ہے کہ مسلمان رعایا اگر مسلمان حکمرانوں کے ظلم وستم کے خلاف مسلح جد و جہد نہیں کر سمّی تو پھر اسے کیا کرنا چاہیے؟ کیا حکمرانوں کو کھلی چھوٹ دے دی جائے کہ وہ جو چاہیں کرتے پھریں اور اہل حق خاموش تماشائی بن کر بیٹھے رہیں؟ ان حالات میں مسلمان شہریوں پر کوئی ذمہ داری بھی عائد ہوتی ہے یا نہیں؟ کیونکہ اگر ایک طرف اسلام مسلم ریاست کے خلاف مسلح بغاوت کی حالیت نہیں کرتا تو دوسری طرف اس کے ظلم و جبر اور غیر عادلانہ و غیر صالحانہ رویوں پر خاموش رہنے کی بھی اجازت نہیں دیتا۔ اس حوالے سے اسلامی ریاست کے شہریوں کے خاموش رہنے کی بھی اجازت نہیں دیتا۔ اس حوالے سے اسلامی ریاست کے شہریوں کے کھلے ہیں؟ آئندہ سطور میں اسی پہلوکا جائزہ لیا جائے گا۔

# ا قرآن میں اُمر بالمعروف ونہی عن المنکر کا حکم

کسی بھی سوسائی میں برائی کو روکنے اور اچھائی کو فروغ دینے کا عمل اسلامی اصطلاح میں ''امر بالمعروف و نہی عن المنکر '' کہلاتا ہے۔خواہ برائی، حکومتی مظالم کی صورت میں ہویا آئینی و غیر قانونی اقدامات کی شکل میں ہویا آمرانہ و جابر انہ طرزِ عمل کی شکل میں، غیر منصفانہ اور غیر صالحانہ قوانین کی صورت میں ہویا ملک و قوم کے مفاد کے خلاف پالیسیول کی صورت میں، اس برائی کو روکنے اور اسے اچھائی سے بدلنے کی ہر پُرامن کوشش''امر بالمعروف و نہی عن المنکر'' کے ذیل میں آتی ہے۔ اس لئے بدلنے کی ہر پُرامن کوشش''امر بالمعروف و نہی عن المنکر'' کے ذیل میں آتی ہے۔ اس لئے

قرآن حکیم میں متعدد مقامات پر مسلمانوں کو اس اہم فریضہ کی ادائیگی کا حکم دیا گیا ہے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ سورۃ آل عمران میں اللہ تعالیٰ نے اُمت مسلمہ کو بہترین اُمت قرار دیتے ہوئے اس کی پہلی علامت ہی امر بالمعروف و نہی عن المنکر بیان کی ہے۔

كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوُنَ بِالْمَعُرُوُفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ.<sup>(۱)</sup>

"تم بہترین اُمت ہو جوسب لوگوں (کی رہنمائی) کے لئے ظاہر کی گئی ہے،تم بھلائی کا حکم دیتے ہواور برائی سے منع کرتے ہو۔"

دوسرے مقام پر اہلِ ایمان کی علامات میں سے ایک نہایت اہم علامت امر بالمعروف و نہی عن المئکر قرار دی گئی ہے؛ جیسا کہارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَالْمُؤُمِنُوُنَ وَالْمُؤُمِناتُ بَعُضُهُمُ اَوُلِيَآءُ بَعُضٍ ۚ يَاْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ. <sup>(٢)</sup>

''اور اہلِ ایمان مرد اور اہلِ ایمان عورتیں ایک دوسرے کے رفیق و مددگار ہیں۔ وہ اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں اور بری باتوں سے روکتے ہیں۔''

یہ فرض جہاں اسلامی معاشرے کے ہر فرد پر عائد کیا گیا ہے وہاں یہ بات بھی واضح ہے کہ اجتا کی اور حکومتی سطح پر فروغ پانے والی برائیوں اور خرابیوں کا ازالہ محض انفرادی کوششوں سے ممکن نہیں ہوتا۔ اس کے لئے مؤاخذہ واصلاح کی کوششیں بھی اجتا کی ہونی چاہئیں۔ یہاں سے جماعت سازی اور تنظیم سازی کاعمل، شرعی جواز پاتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۳: ۱۱۰

<sup>(</sup>٢) التوبة، 9: 12

## أمر بالمعروف ونہی عن المنكر كے لئے إجتماعی جدو جہد

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر صرف انفرادی سطح پر سر انجام دیا جانے والا فریضہ نہیں بلکہ اس کو جماعتی ونظیمی سطح پر منظم کرنا بھی منشاء قرآن ہے: ارشاد باری تعالی ہے:

وَلْتَكُنُ مِّنُكُمُ أُمَّةٌ يَّدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوُنَ عَنْ الْمُغُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوُنَ عَن الْمُنْكُرِ ﴿ وَأُولَٰ لِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ (١)

''اورتم میں سے ایسے لوگوں کی ایک جماعت ضرور ہونی چاہیے جو لوگوں کو نیکی کی طرف بلائیں اور بھلائی کا حکم دیں اور برائی سے روکیں، اور وہی لوگ بامراد ہیںo''

اس آیت کریمہ میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا فریضہ با قاعدہ تنظیم اور جماعت کی صورت میں ادا کرنے سے دعوت زیادہ مؤثر، وسیع اور نتیجہ خیز ہوتی ہے۔ اس طرح نیکی کے کامول میں ایک دوسرے سے تعاون اور بدی کے کامول میں ایک دوسرے کے تعاون کا جم بھی امر بالمعروف و نہی عن المنکر ہی کی اجماعی شکل ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُواٰى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ. (٢)
"اور نیکی اور پرہیزگاری (کے کاموں) پر ایک دوسرے کی مدد کیا کرو اور گناہ
اورظلم (کے کاموں) پر ایک دوسرے کی مدد نہ کرو۔"

<sup>(</sup>۱) آل عمران،۳: ۱۰۴

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٥: ٢

## ٢ ـ أحاديث ميں أمر بالمعروف ونهى عن المنكر كاحكم

اَ حادیث مبارکہ میں بھی امر بالمعروف و نہی عن المنکر کی اہمیت وضرورت اور اس سے پہلو تھی پر عذاب وعقاب بیان کیا گیا ہے۔ اس حوالے سے چنداہم احادیث درج ذیل ہیں:

ام بخاری اور امام مسلم حضرت حذیفه اسے روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مان ایت م بنا کہ حضور نبی الکرم مان ایت میں اللہ مسلم حضور نبی الکرم مان ایت میں اللہ میں اللہ

فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهُلِهِ وَمَالِهِ وَجَارِهِ تُكَفِّرُهَا الصَّلَاةُ وَالصَّدَقَةُ والصَّدَقَةُ والنَّهُيُ عَنِ الْمُنْكَرِ. (١)

"آ دمی کا فتنہ (لیعنی اس کی آ زمائش) اس کے اہل وعیال، اس کے مال اور اس کے مل اور اس کے بڑوس میں ہے جس کا کفارہ نماز، خیرات اور اچھائی کی طرف بلانا اور برائی سے روکنا ہے۔"

۲- امام ترمذی، ابن ماجه اور احمد بن حنبل حضرت حذیفه بن یمان است روایت
 کرتے بین که حضور نبی اکرم مانی این فرمایا:

وَالَّذِي نَفُسِي بِيَدِهِ، لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعُرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ أَوُ لَيُوُشِكَنَّ اللهُ أَنُ يَبُعَثَ عَلَيْكُمُ عِقَابًا مِنْهُ. ثُمَّ تَدُعُونَهُ فَلاَ يُسُتَجَابُ لَكُمُ. (٢)

<sup>(</sup>۱) ا- بخاري، الصحيح، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٣: ١٣١٣، رقم: ٣٣٩٣

٢- مسلم، الصحيح، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في الفتنة
 التي تموج كموج البحر، ٣: ٢٢١٨، رقم: ١٣٣

<sup>(</sup>٢) ١- ترمذي، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء في الأمر بالمعروف ...

''اس ذات کی قشم جس کے قبضہ کورت میں میری جان ہے! تم ضرور بالضرور نیک کا حکم دو گے اور برائی سے منع کرو گے ورنہ الله تعالیٰ تم پر اپنا عذاب بھیج گا۔ پھرتم اسے (مدد کے لیے) پکارو گے تو تنہاری پکارکورڈ کر دیا جائے گا۔''

سار برائی کو رو کنے کی فضیلت ایک اور حدیث مبارکہ میں ان الفاظ میں آئی ہے۔ امام احمد بن خنبل حضرت عبدالرحمٰن بن الحضر می سے روایت کرتے ہیں:

أَخُبَرَنِي مَنُ سَمِعَ النَّبِيَّ النَّبِيَّ اللَّهَيَّمِ يَقُولُ: إِنَّ مِنُ أُمَّتِي قَوُمًا يُعُطُونَ مِثْلَ أُجُورٍ وَاللَّهِمُ، فَيُنُكِرُونَ المُنكَرَ. (١)

" مجھے اس نے خبر دی جس نے حضور نبی اکرم سی آئی کو بی فرماتے ہوئے سنا: بے شک میری اُمت میں ایک قوم ایسی ہوگی جس کو اُمت کے دور اول کے لوگوں کی طرح اجر دیا جائے گا۔ وہ برائی سے منع کرنے والے ہوں گے۔"

ام طرانی اور ابن ابی شیبه حضرت ابو ہریرہ علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضورنی اکرم علیہ اللہ نے فرمایا:

لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعُرُوُفَ وَلَتَنُهَوُنَّ عَنِ الْمُنُكَرِ، أَوُ لَيُسَلِّطَنَّ اللهُ عَلَيُكُمُ شِرَارَكُمَ. ثُمَّ يَدُعُوُ خِيَارُكُمُ فَلاَ يُسْتَجَابُ لَكُمُ. (٢)

...... والنهي عن المنكر، ٣: ٣١٨، رقم: ٢١٦٩

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ٢: ١٣٢٤، رقم: ٣٠٠٨

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ١ ٩٩، رقم: ٢٣٣٧٥

(١) ١- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٢٢، رقم: ٢٢٣٣

٢- أحمد بن حنبل، المسند، ٥: ٣٤٥، رقم: ٢٣٢٢٩

٣ـ هيثمي، مجمع الزوائد، ٤: ٢٢١، ٢٢١

(٢) ١- طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ٩٩، رقم: ١٣٤٩

''تم ضرور بالضرور نیکی کا تھم دو گے اور برائی سے منع کرتے رہو گے ورنہ اللہ تعالیٰ تم میں سے برے لوگوں کوتم پر مسلط کردے گا۔ پھر تمہارے اچھے لوگ اللہ تعالیٰ سے (مدد کی) دعا کریں گے لیکن ان کی دعا تمہارے حق میں قبول نہیں ہوگی۔''

۵۔ امام طبرانی اور پیمقی حضرت انس بن مالک ﷺ سے روایت کرتے ہیں:

قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، لَا نَأْمُو بِالْمَعُرُوفِ حَتَّى نَعُمَلَ بِهِ وَلاَ نَنْهَى عَنِ الْمُنْكُو حَتَّى نَعُمَلَ بِهِ وَلاَ نَنْهَى عَنِ الْمُنْكُو حَتَّى نَجْتَنِبَهُ كُلَّهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

"ہم نے عرض کیا: یارسول اللہ! ہم اس وقت تک نیکی کا حکم نہیں دیں گے جب تک ہم مکمل طور پر خود اس پر عمل نہیں کر لیتے اور نہ اس وقت تک برائی سے منع کریں گے جب تک ہم مکمل طور پر خود اس سے اجتناب نہیں کر لیتے۔ اس پر آپ سے شاہ نے فرمایا: (نہیں) بلکہ نیکی کا حکم دواگرچہ تم مکمل طور پر اس پر عمل نہ بھی کر سکو نہ بھی کر سکو اگر چہ مکمل طور پر اس سے اجتناب نہ بھی کر سکو (لیتن اگر مکنہ حد تک عمل کرتے ہو تب بھی امر بالمعروف و نہی عن المنکر کافریضہ ادا کرو)۔"

درج بالا أحادیث سے امر بالمعروف ونہی عن المنکر کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔

۳۷۲۲۱ ابن أبي شيبة، المصنف، ۲: ۴۲۹، رقم: ۳۲۲۱ مستد، ۲۹۳، ۲۹۳، رقم: ۱۸۸ مستد، ۱: ۲۹۳، ۳۹۳، رقم: ۲۹۱۲ مستد، ۲: ۳۱۳، رقم: ۲۹۱۲

<sup>(</sup>۱) 1- طبراني، المعجم الأوسط، ٢: ٣١٥، رقم: ٢٦٢٨ ٢- بيهقي، شعب الإيمان، ٢: ٨٩، رقم: ٤٥٥٥ ٣- هيثمي، مجمع الزوائد، ٤: ٢٤٧

یہ وہ فریضہ ہے جو انفرادی زندگی کی آ زمائشوں کا کفارہ بھی ہے اور دنیا میں عذابِ الہی کے راستے میں ڈھال بھی۔ اِس کو ترک کرنے سے قوم دنیوی عذاب کا شکار ہو جاتی ہے، دعاؤں کی قبولیت رک جاتی ہے اور ظالم و جابر، فاسق و فاجر، بدکردار اور خائن حکمران مسلط کر دیے جاتے ہیں۔

اگر ہم آج اپنے حالات کا جائزہ لیں تو یہ علامات ہمیں واضح طور پر نظر آرہی ہیں۔ ہماری دعائیں قبول نہیں ہو رہیں، زمینی اور آسانی آفات و بلیات کی کثرت ہے، بدامنی، قبل و غارت گری، کرپش، بد دیانتی، چوری، مہنگائی، بے روزگاری اور پریشاں حالی، الغرض کون کون سے عذاب ہیں جنہوں نے ہمیں نہیں گھیر رکھا۔

### برائی کورو کنے کے تین درجات کا بیان

حضور نبی اکرم مٹھیکٹھ نے برائی کو روکنے کے تین درجے بیان فرمائے ہیں جن کا ذکر درج ذیل حدیث میں ہوا ہے:

حضرت ابوسعيد خدرى ﴿ روايت كرتے بين كه حضور بى اكرم مَنْ اَلَيْمَ نَ فرمايا: مَنُ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُوا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلُبِهِ، وَذَالِكَ أَضُعَفُ الإِيمَانِ. (١)

- (۱) ١- مسلم، الصحيح، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، ١: ٢٩، رقم: ٣٩
- ٢- ترمذي، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء في تفسير المنكر باليد أو باللسان أو بالقلب، ٣: ٩ ٢٩، رقم: ٢١٧٢
- ٣- أبو داود، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، ٣: ٢٣ ١، وقم: ٣٣٨
- ٣- نسائي، السنن، كتاب الإيمان وشرائعه، باب تفاضل أهل الإيمان، ٨: ١١١، رقم: ٨٠٠٨

"تم میں سے جو کسی برائی کو دیکھے تو اسے اپنے ہاتھ (یعنی عملی جد و جہد) سے روکنے کی کوشش کرے اور اگر ایبا نہ کرسکے تو اپنی زبان سے (تقید و مذمت کے ذریعے) روکے اور اگر اپنی زبان سے بھی روکنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو (کم از کم اس برائی کو) اپنے دل سے برا جانے؛ اور یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔"

حدیث مبارکہ میں برائی کی فدمت اور روک تھام کے تین ذرائع بیان کئے گئے ہیں: ہاتھ زبان اور دل؛ جس کا مطلب ہے ہے کہ ہم برائی کو دل سے براسجھیں، زبان سے اس کی فدمت کریں اور عملی جدو جہد کے ذریعے اسے روکنے کی کوشش کریں۔ یہ تینوں طریقے برائی کے خلاف پُراَمن جدو جہد سے عبارت ہیں۔ برائی کو ہاتھ سے روکنے سے مراد ہے کہ برائی کے خلاف پُراَمن جد و جہد کی جائے جس کا ہر لحاظ سے تشدد سے پاک ہونا ضروری ہے کیونکہ نیکی کوظلم اور بربریت کے طریق سے کسی پر مسلط نہیں کیا چاسکتا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے کا اِنحراہ فِی الدِّینِ (۱) (دین میں کوئی زبروتی نہیں) فرما کر جاسے۔ البتہ برائی کے خلاف عملی جد و جہد کرنا ہر اس شخص پر لازم ہے جو اس کی استطاعت رکھے ورنہ برائی کی اپنی زبان سے فدمت کرنا ہر مومن کا فریضہ ہے اور کم از کم استطاعت رکھے ورنہ برائی کی اپنی زبان سے فرمری بھی ہے۔

برائی سے کیا مراد ہے؟ ہمارے ہاں اس کا مفہوم بڑا محدود ہو گیا ہے حالانکہ ہر ظلم برائی ہے۔خوا تین پر گھر بلوتشدد، برائی ہے۔ بچیوں کو سکول نہ بججوانا، برائی ہے۔عورتوں کو علم اور حقوق سے محروم رکھنا، برائی ہے۔ تعلیمی اداروں کی تناہی و بربادی، برائی ہے۔ اپنا مخصوص تصور دین کسی پر زبردی مسلط کرنا، برائی ہے۔ بدعنوانی، برائی ہے۔ اُقربا پروری، برائی ہے۔ اور تذلیلِ برائی ہے۔ میرٹ کی پامالی، برائی ہے۔ فحاشی و عربانی کی ترویج، برائی ہے اور تذلیلِ

<sup>· -</sup> ابن ماجه، السنن، كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء في صلاة العيدين، ١: ٢٠٧، رقم: ١٢٧٥

<sup>(</sup>١) البقرة، ٢: ٢٥٢

انسانیت تو ان سب سے بڑی برائی ہے۔

#### برائی کو ہاتھ سے روکنے کامفہوم

اب تصور کریں کہ جہال برائی کی اتنی کیرشکلیں ہوں اور ہرشکل کسی نہ کسی صورت میں معاشرہ میں موجود ہواور وہاں برائی کو ہاتھ سے روکنے کا معنی برورِ بازویا بروت بندوق لے لیا جائے تو ہر کوئی اپنا تصورِ خیر لے کر دوسرے پر اپنی مرضی مسلط کرنا شروع کر دے گا۔ اس سے جر و تشدد اور بدامنی کی کیفیت پیدا ہو جائے گی اور جہال برائی کو ہاتھ سے روکنے کی تشری ہاتھ سے بڑھ کر بندوق اور بندوق سے بڑھ کر بمباری سے کی جانے گئے تو پھر خانہ جنگی اور دہشت گردی نہیں ہوگی تو اور کیا ہوگا؟ وہ اسلام جس نے ظالم اور فاس و فاجر حکر ان کے خلاف بھی بغاوت کو صرف اس لئے جائز قرار نہیں دیا کہ اس سے معاشرے کی اجتماع و در باد ہونے کا امکان ہوتا ہے تو وہ برورِ بندوق دیگر برائیں کو روکنے کا معنی مام فرد کے لئے عملی جد و جہد ہی لی جاستی ہے؟ لہذا برائی کو ہاتھ سے روکنے کا معنی عام فرد کے لئے عملی جد و جہد ہی لی جاستی ہے؛ اور وہ بھی اس کی استطاعت کے مطابق۔

ہاتھ سے روکنے سے مراد اگر بزور طاقت روکنا ہی لیا جائے تو اس سے مراد قوتِ نافذہ لیعنی حکومت اور حکومتی ادارے ہوں گے کیونکہ معاشرے سے برائی،ظلم اور نا انسافی کوختم کرنا اور اچھائی اور عدل و انساف کو رائج کرنا حکومت کی ذمہ داری ہے، اور یہی اس کے قیام کا جواز بھی ہے۔ جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اہلِ ایمان کی بیامت بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

اَلَّذِيْنَ اِنُ مَّكَّنَّهُمُ فِي الْاَرُضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَاَمَرُوُا بِالْمَعُرُوُفِ وَنَهَوُا عَنِ الْمُنْكَرِ<sup>ط</sup>ُ وَ لِلهِ عَاقِبَةُ الْاُمُوْرِ (<sup>())</sup>

'' (پیاہلِ حق) وہ لوگ ہیں کہ اگر ہم انہیں زمین میں افتدار دے دیں (تو) وہ

<sup>(</sup>١) الحج، ٢٢: ١٣

نماز (کا نظام) قائم کریں اور زکوۃ کی ادائیگی (کا انتظام) کریں اور (پورے معاشرے میں نیکی اور) بھلائی کا حکم کریں اور (لوگوں کو) برائی سے روک دیں، اور سب کاموں کا انجام اللہ ہی کے اختیار میں ہےں''

## ۳۔ظلم و ناإنصافی کے خلاف سیاسی و جمہوری جد و جہد

اسلام ایسے معاشرے کی تشکیل چاہتا ہے جو عدل و انصاف پر ببنی ہو، جس میں کوئی شخص قوت و طاقت، مال و دولت یا عہدہ و منصب کے بل بوتے پر دوسروں کے حقوق پر ڈاکہ نہ ڈالے اور نہ ہی انہیں کسی حوالے سے اپنے ظلم و جبر کا نشانہ بنائے۔اگر بعض افراد یا حکومت اس ظالمانہ کردار کی حامل ہو تو ان کے خلاف اپنی بساط کے مطابق آواز اٹھانا اور ان کے ظالمانہ و جابرانہ رویوں کو مہذب طریقے سے بے نقاب کرنا مسلمان کی ذمہ داریوں میں سے ہے۔ اللہ تعالی نے ظالم کے ظلم کو اعلانیہ بے نقاب کرنے کا حکم دیا ہے، ارشاد ربانی ہے:

لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهُرَ بِالسُّوَءِ مِنَ الْقَوُلِ اِلَّا مَنُ ظُلِمَ<sup>ط</sup> وَكَانَ اللهُ سَمِيعًا عَلِيُمًا ٥<sup>(١)</sup>

"الله كسى (كى) برى بات كا بآواز بلند (ظاهراً و علانيتاً) كهنا پيند نهيس فرماتا سوائ اس كے جس پرظلم ہوا ہو (اسے ظالم كاظلم آشكار كرنے كى اجازت ہے)، اور اللہ خوب سننے والا جانے والا ہے 0"

حدیثِ نبوی سی آیم میں متعدد مقامات پرظلم وجر اور ناانصافی کے خلاف صداے احتجاج باند کرنے اور اسے ہرممکن جائز طریقے سے روکنے کی تلقین کی گئی ہے۔ اس حوالے سے چند احادیث ملاحظہ ہوں:

ا۔ ظالم بادشاہ کے سامنے حق بات کا اعلانیہ اظہار کرنا، جہاد سے تعبیر کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) النساء، ۲: ۱۳۸

امام ترفدی حضرت ابوسعید خدری ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم ملی آ نے فرمایا:

إِنَّ مِنُ أَعُظَمِ الْجِهَادِ كَلِمَةَ عَدُلٍ عِنُدَ سُلُطَانٍ جَائِر. (١) "
"سب سے بڑا جہاد، ظالم بادشاہ كے سامنے كلمة قل بلند كرنا ہے۔"

امام ابو داؤد کی بیان کردہ روایت میں سُلُطَانِ جَائِر (ظالم بادشاہ) کے بعد أَمِیُوِ جَائِوِ (ظالم حکمران) کے الفاظ بھی ہیں۔<sup>(۲)</sup>

۲۔ حضور نبی اکرم مٹھی نے خوف کے باعث حق بات کو چھپانے سے بھی منع فرمایا ہے۔ حضرت ابوسعید خدری اللہ ایک طویل روایت میں بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم مٹھی نے فرمایا:

َلا يَمُنَعَنَّ رَجُلًا هَيْبَةُ النَّاسِ أَنُ يَقُولَ بِحَقٍّ إِذَا عَلِمَهُ. <sup>(٣)</sup>

''کسی شخص کولوگوں کا ڈرحق بات کہنے سے نہ روکے جبکہ اسے اس بات کا حق ہونا معلوم ہو''

#### س۔ حضرت هُشَيم اللہ وايت ہے كه حضور نبى اكرم النيائيم نے قدرت ركھنے

- (۱) ترمذی، السنن، أبواب الفتن، باب ما جاء أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر، ۳: ۲۱۷، رقم: ۲۱۷۳
- (٢) أبو داود، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهى، ٣: ١٢٣، وقم:
- (۳) ١- ترمذي، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء ما أخبر النبي أصحابه بما هو كائن إلى يوم القيامة، ٣: ٣٨٣، رقم: ١٩١١
- ٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهي عن
   المنكر، ٢: ١٣٢٨، رقم: ٤٠٠٠
  - ٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٥، رقم: •٣٠ ١١

#### کے باوجود برے کاموں سے منع نہ کرنے والوں کو تنبیہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

مَا مِنُ قَوْمٍ يُعُمَلُ فِيهِمُ بِالْمَعَاصِي، ثُمَّ يَقُدِرُوُنَ عَلَى أَنُ يُّغَيِّرُوُا، ثُمَّ لاَ يُغَيِّرُوا، ثُمَّ لاَ يُغَيِّرُوا، ثُمَّ لاَ يُغَيِّرُوا إِلَّا يُوشِكُ أَنُ يَعُمَّهُمُ اللهُ مِنْهُ بِعِقَابِ. (١)

''جس قوم میں بھی برے کاموں کا اِرتکاب کیا جائے، پھر لوگ اِن برے کاموں کو روکنے پر قدرت رکھنے کے باوجود بھی نہ روکیں تو قریب ہے کہ اللہ تعالی ان سب کو اپنے عذاب میں مبتلا کر دے۔''

الم حضرت عدى الله روايت كرتے بين كه انہوں نے حضور نبى اكرم ملي الله كوعوام وخواص كے عذاب ميں مبتلا ہونے كا سبب بيان كرتے ہوئے سنا۔ آپ ساتي الله نے فرمايا:

إِنَّ اللهِ ﷺ لَا يُعَذِّبُ الْعَامَّةَ بِعَمَلِ الْخَاصَّةِ حَتَّى يَرَوا الْمُنْكَرَ بَيُنَ ظَهُرَانَيُهِمُ، وَهُمُ قَادِرُوُنَ عَلَى أَنُ يُّنْكِرُوهُ فَلَا يُنْكِرُوهُ. فَإِذَا فَعَلُوُا ذَلِكَ عَذَّبَ اللهُ الْخَاصَّةَ وَالْعَامَّةَ. (٢)

''بِ شک الله تعالی عوام کو خاص لوگوں کے برے اعمال کے سبب سے عذاب نہیں دیتا یہاں تک کہ وہ (عوام) اپنے درمیان برائی کو کھلے عام پائیں اور وہ

(۱) ١- أبو داود، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، ٣: ١٢٢، رقم: ٣٣٣٨

٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهي عن
 المنكر، ٢: ١٣٢٩، رقم: ٩٠٠٩

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٣١٣، رقم: + ٩٢٥

(٢) ا-أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ١٩٢

٢- مالك، الموطأ، كتاب الكلام، باب ما جاء في عذاب العامة
 بعمل الخاصة، ٢: ٩٩١، رقم: ٩٩٩

٣- طبراني، المعجم الكبير، ١٤: ١٣٩

اس کو رو کنے پر قادر ہونے کے باوجود نہ روکیں۔ پس جب وہ ایبا کرنے لگیں تو اللہ تعالیٰ سب خاص و عام لوگوں کو (بلا امتیاز) عذاب میں مبتلا کر دیتا ہے۔''

حضرت ابو بکر صدیق ﷺ نے اپنے خطبہ میں امر بالمعروف و نہی عن المئکر کو نظر
 انداز کرنے والوں کو تنبیہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمُ تَقُرَءُوْنَ هَذِهِ الْآيَةَ ﴿ يَاۤ أَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا عَلَيُكُمُ انْفُسَكُمُ ۖ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ ﴾ (١) وَإِنَّا سَمِعْنَا رَسُولَ الْفُسَكُمُ ۚ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ ﴾ (١) وَإِنَّا سَمِعْنَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَنُورُوهُ أَوْشَكَ أَنُ اللهِ عَنَّالِهِ وَلَا النَّاسَ إِذَا رَأُوا الْمُنْكَرَ فَلَمُ يُنْكِرُوهُ أَوْشَكَ أَنُ يَعُمَّهُمُ اللهُ بُعِقَابِهِ . (٢)

''اے لوگو! تم یہ آیت مبارکہ تو پڑھتے ہی ہو: ﴿ اے ایمان والو! تم اپنی جانوں کی فکر کرو، تمہیں کوئی گراہ نقصان نہیں پہنچا سکتا اگرتم ہدایت یافتہ ہو چکے ہو ۔ اور بے شک ہم نے حضور نبی اکرم ﷺ کوفرماتے ہوئے سنا کہ لوگ جب برائی کو پنیتے ہوئے دیکھیں اور اس کو نہ روکیس تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں اپنے عذاب میں مبتلا کردے۔''

۲۔ حضرت جریر ﷺ بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے برائی کو روکنے کی قدرت رکھنے کے باوجود نہ روکنے والوں کو اللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈراتے ہوئے ارشاد فرمایا:

مَا مِنُ رَجُلٍ يَكُونُ فِي قَوُمٍ يُعُمَلُ فِيهِمُ بِالْمَعَاصِي يَقُدِرُونَ عَلَى أَنُ يُغَيِّرُوا عَلَى أَنُ يُغَيِّرُوا إِلَّا أَصَابَهُمُ اللهُ بِعَذَابِ مِنُ قَبُلِ أَنُ يَّمُوتُوا. (٣)

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٥٠١

<sup>(</sup>٢) احمد بن حنبل، المسند، ١: ٢، رقم: ١

<sup>(</sup>٣) ١- أبو داود، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، ٣: ١٢٢، رقم: ٣٣٩م

'' بوشخص بھی الیں قوم میں رہتا ہوجس میں برے کام کئے جاتے ہوں اور لوگ ان کو رو کئے کی قدرت رکھنے کے باوجود نہ روکتے ہوں تو اللہ تعالیٰ انہیں ان کی موت سے قبل عذاب میں مبتلا کر دے گا۔''

2۔ حضرت عبیدہ کے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم سے آئی نے فرمایا کہ بنی اسرائیل میں خرابی اس لیے پختہ ہوگئی تھی کہ انہوں نے اِحقاقِ حق اور اِبطالِ باطل کا فریضہ ترک کر دیا تھا۔ فرمانِ رسول مٹھیکھ ملاحظہ کریں:

إِنَّ بَنِي إِسُرَائِيلَ لَمَّا وَقَعَ فِيهِمُ النَّقُصُ كَانَ الرَّجُلُ يَرَى أَخَاهُ عَلَى الذَّنُبِ فَيَنُهَاهُ عَنُهُ. فَإِذَا كَانَ الْعَدُ لَمُ يَمْنَعُهُ مَا رَأَى مِنْهُ أَنُ يَكُونَ الذَّنُبِ فَيَنُهَاهُ عَنْهُ. فَإِذَا كَانَ الْعَدُ لَمُ يَمْنَعُهُ مَا رَأَى مِنْهُ أَنُ يَكُونَ اللَّهُ قُلُوبَ بَعُضِهِمُ بِبَعْضٍ وَنَزَلَ أَكِيلَهُ وَشَرِيبَهُ وَخَلِيطُهُ. فَضَرَبَ اللهُ قُلُوبَ بَعُضِهِمُ بِبَعْضٍ وَنَزَلَ فِيهُمُ الْقُرُآنُ. فَقَالَ: ﴿ لَعِنَ اللَّهِ يَعْدُونَ ﴾. (١) فَقَرَأً دَاوُدَ وَعِيسَى ابُنِ مَرُيمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾. (١) فَقَرَأً حَتَّى بَلَغَ: ﴿ وَلَو كَانُوا يُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَالنَّبِي وَمَآ أُنُزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمُ أَولِياءَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴾. (١) قَالَ: وَكَانَ نَبِي اللهِ مُتَّكِئًا فَجَلَسَ، فَقَالَ: لَا، حَتَّى تَأْخُذُوا عَلَى يَدِ الظَّالِمِ فَتَأُطُرُوهُ عَلَى يَدِ الظَّالِمِ فَتَأُطُرُوهُ عَلَى الْحَقِّ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى اللهِ فَتَأُطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرًا وَلَا اللهِ فَتَأُطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ وَالْحَقِ أَطُرُوهُ اللّهُ مَا الْحَقَ أَطُرُوهُ اللّهُ عَلَى يَدِ الظَّالِمِ فَتَأُطُرُوهُ عَلَى الْحَقِ أَطُرُوهُ وَالْحَقَ أَطُرُوهُ الْحَقِ أَطُرُوهُ الْحَقِ أَطُرَا. (٣)

<sup>-----</sup> ٢- ابن ماجه، السنن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ٢: ١٣٢٩، رقم: ٩٠٠٩

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٣٢٣

٣- ابن حبان، الصحيح، ١: ٥٣٦، رقم: ٠٠٣

٥- طبراني، المعجم الكبير، ٢: ٣٣٢، رقم: ٢٣٨٢

<sup>(</sup>١) المائدة، ٥: ٨٧

<sup>(</sup>٢) المائدة، ٥: ٨١

<sup>(</sup>٣) ترمذي، السنن، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة المائدة، ۵:

''جب بنی اسرائیل میں خرابی واقع ہوتی تو اس وقت ان میں سے بعض لوگ اپنے دوسر ہے بھائی کو گناہ کرتے دکیے کرمنع کرتے۔لیکن جب دوسرا دن ہوتا تو اس خیال سے نہ روکتے کہ اس کے ساتھ کھانا پینا اور ہم مجلس ہونا ہے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں کو باہم مخلوط کردیا۔ ان کے بارے میں قرآن مجید کی اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں کو باہم مخلوط کردیا۔ ان کے بارے میں قرآن مجید کی سے آیت نازل ہوئی ہے: ﴿بَی اسرائیل میں سے جو کافر ہوئے ان پر داؤد (الکیلہ) اور عیسی بن مریم (علیهما السلام) کی زبان سے لعنت کی گئی۔ یہ اس لئے کہ وہ نافر مان سے اور حد سے گزر گئے سے ﴿ پُر آپ ﴿ اُلِنہِ فَی اُللہِ تعالیٰ اور نبی پر اور اس چیز پر جو ان کی طرف یہاں تک پڑھی: ﴿ اور اگر وہ اللہ تعالیٰ اور نبی پر اور اس چیز پر جو ان کی طرف نازل کی گئی ہے ایمان لاتے تو کافروں کو دوست نہ بناتے۔لیکن ان میں سے اکثر نافر مان ہیں ﴿ حضرت عبیدہ ﴿ بیا اللہِ علیہ اللہِ کا ہاتھ پر گر کر اُسے راہو اس وقت تک نجات نہیں پا سکتے جب تک کہ تم ظالم کا ہاتھ پر گر کر اُسے راہو راست پر نہ لے آؤ۔''

۸۔ حضرت نعمان بن بشر رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں که حضور نبی اکرم میں اللہ نے امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے انہم فریضے کو نظر انداز کرنے اور ایک مثال کے ذریع اس مداہنت وچشم بیثی کے تباہ کن نتائج سے خبر دار کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

۳۰۳۰ ۲۵۲، رقم: ۳۰۴۸

٢- أبو داود، السنن، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، ٣: ١٢١، وهم: ٣٣٣٧

٣- ابن ماجه، السن، كتاب الفتن، باب الأمر بالمعروف والنهي عن
 المنكر، ٢:١٣٢٤، رقم: ٢٠٠٧

٣- طبراني، المعجم الكبير، ١٠ ١ ١٣٦، رقم: ٢٧٨٠ ا

٥- طبراني، المعجم الأوسط، ١: ٢٢١، رقم: ١٩٥

مَثَلُ الْمُدُهِنِ فِي حُدُودِ اللهِ وَالْوَاقِعِ فِيها مَثَلُ قَوْمِ استَهَمُوا سَفِينَةً فَصَارَ بَعُضُهُمُ فِي أَعُلَاهاً. فَكَانَ الَّذِي فِي فَصَارَ بَعُضُهُمُ فِي أَعُلَاهاً. فَكَانَ الَّذِي فِي أَصَارَ بَعُضُهُمُ فِي أَعُلَاهاً فَتَأَذَّوا بِهِ. فَأَخَذَ فَأُسًا أَسُفَلِها يَمُرُّونَ بِالْمَاءِ عَلَى الَّذِيْنَ فِي أَعُلَاها فَتَأَذَّوا بِهِ. فَأَخَذَ فَأُسًا فَجَعَلَ يَنقُرُ أَسُفَلَ السَّفِينَةِ. فَأَتَوهُ فَقَالُوا: مَا لَكَ؟ قَالَ: تَأَذَّيتُمُ بِي فَجَعَلَ يَنقُرُ أَسُفَلَ السَّفِينَةِ. فَإِن أَخَذُوا عَلَى يَدَيُهِ أَنجُوهُ وَنَجَوا أَنفُسَهُم، وَلا بَدَي مِنَ الْمَاءِ. فَإِنْ أَخَذُوا عَلَى يَدَيُهِ أَنجُوهُ وَنَجَوا أَنفُسَهُم، وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوهُ وَأَهْلَكُوا أَنفُسَهُمُ.

''اللہ تعالیٰ کی حدود کے بارے میں نرمی برتنے والے اور ان میں مبتلا ہونے والے کی مثال ان لوگوں جیسی ہے جنہوں نے کشی میں (سفر کرنے کے سلسلے میں) قرعہ اندازی کی تو بعض کے جصے میں نیچے والا حصہ آیا اور بعض کے جصے میں اوپر والا۔ پس نیچے والوں کو پانی کے لیے اوپر والوں کے پاس سے گزرنا ہوتا میں اوپر والوں کو تکلیف ہوتی تھی۔ (چنانچہ اس خیال سے کہ اوپر کے لوگوں کو ان کے آنے جانے سے تکلیف ہوتی ہے) نیچے والوں میں سے ایک شخص نے کلہاڑا لیا اور کشتی کے نچلے جصے میں سوراخ کرنے لگا۔ تو وہ اس کے پاس آئے اور کہا: تجھے کیا ہوگیا ہے؟ اس نے کہا: تمہیں میری وجہ سے تکلیف ہوتی تھی اور پانی کے بغیر میرا گزارہ نہیں۔ پس اگر انہوں نے اس کا ہاتھ پکڑلیا اور اسے بچالیا تو خود بھی نیچ گئے، اور اگر انہوں نے اسے چھوڑ دیا تو اسے بھی

<sup>(</sup>۱) ١- بخاري، الصحيح، كتاب الشهادات، باب القرعة في المشكلات، ٢: ٩٥٣، رقم: • ٢٥٢

٢- ترمذي، السنن، كتاب الفتن، باب ما جاء في تغيير المنكر باليد أو باللسان أو بالقلب، ٣: ٠٤/٩، رقم: ٢١٧٣

٣- أحمد بن حنبل، المسند، ٣: ٢٤٠

٣- بزار، المسند، ٨: ٢٣٨، رقم: ٣٢٩٨

ہلاک کر دیا اوراپنے آپ کوبھی ہلاکت میں ڈال لیا۔''

سومعلوم ہوا کہ حکمرانوں کے ظلم و نا انصافی اور فسق و فجور کو بے نقاب کرنا اور اس کے خلاف آ واز بلند کرنا مسلمان کی اہم ذمہ داری ہے مگر اس کا طریقہ پُراُمن ہونا چاہیے، جو تشدد اور دہشت گردی کی جملہ شکلوں سے پاک ہو۔ موجودہ دور میں اس کی کئی صورتیں ممکن ہیں، مثلاً:

- ہ آزادیِ اِظہارِ رائے کاحق استعال کرتے ہوئے ظلم کے خلاف ہر سطح پر آواز بلند کرنا۔
- تب، لٹریچر اور اخبارات میں مضامین کے ذریعے ہر برائی اورظلم کی فدمت اور اس کا جمہوری انداز سے مواخذہ کرنا۔
- ه احتجاجی مظاہروں اور پُراُمن ریلیوں کی شکل میں ظلم و نا انصافی اور انسانی حقوق کی یامالی کے خلاف آ واز بلند کرنا۔
  - 🧢 مجہوری و آئین دائرے کے اندر رہ کر اجھاعات اور کا نفرنسز منعقد کرنا۔
- تقریر و تحریر کے ذریعے اجھاعی شعور کو بیدار اور رائے عامہ کوظلم و استحصال اور ناانصافی کے خلاف ہموار کرنا۔
  - 🦈 ان تمام مقاصد کے لئے تنظیم سازی اور جماعت سازی کرنا۔
- ہ بہتری کے لئے حکومتوں کو آئینی و جمہوری طریقے سے بدلنے کی کوشش اور جماعتی سطح پر منظم پُراُمن جد و جہد کرنا۔

بعض اوقات یہی کوششیں انفرادی، اجھا عی، تنظیمی اور جماعتی سطح پر فرائض کا درجہ بھی اختیار کر لیتی ہیں اور ان سے پہلو تہی گناہ اور عذابِ خداوندی کا باعث بن جاتی ہے۔

ہ اِس طرح ظلم و تشدد کے خاتمے، انسانی حقوق کی بحالی، بنیادی ضرورتوں کی فراہمی اور قانون کی بالا دستی کے لئے پارلیمنٹ کے فلور پر آ واز اٹھانا بھی اسلامی، آئینی اور

جہوری طریقہ ہے جے کوئی رد نہیں کرسکتا۔ سیاسی جماعت تھکیل دے کر انتخابی جد و جہد کرنا اور مختلف فور مزیر اپنا نقطہ نظر بیان کرنا اور ترویج و اشاعتِ اسلام کے لئے انفرادی، اجتماعی اور جماعتی سطح پر آئینی و جہوری طریقے سے جد و جہد کرنا، بیسب پھے قرآن وسنت کی بنیادی روح کے عین مطابق ہے۔

بابتنهم

دعوت فكرو إصلاح

جیسا کہ گذشتہ ابواب میں ہم بارہا ذکر کر چکے ہیں کہ اس وقت ملکِ عزیز پاکستان جس اکمناک صورت حال سے دوچار ہے اس نے ہر حساس دل کو بے چین اور ہر در مند انسان کو پریشان کر رکھا ہے۔ گزشتہ کئی سالوں سے معصوم بچوں، بے گناہ عورتوں، ناتواں بوڑھوں اور مستقبل کے معمار نو جوانوں کا خون جس بے دردی سے بہایا جا رہا ہے اور نجی وقومی املاک کو جس وحشت و بربریت کے ساتھ تباہ کیا جا رہا ہے اس نے چنگیز اور ہلاکو کے مظالم کی داستانیں بھی بھلا دی ہیں۔

موجودہ قتل و غارت گری کو نہ تو جنگ کا نام دیا جا سکتا ہے اور نہ جہاد کا کیونکہ نہ صرف اسلام نے بلکہ آج کی متمدن دنیا نے بھی جنگ کے پچھ اصول وضع کر رکھے ہیں جن میں سفاکی، بربریت اور پُرامن شہر یوں پر اندھی بم باری کی قطعاً گنجائش نہیں، جب کہ اسلام نے تو جہاد کے ایسے زر یں اصولوں سے دنیا کو رُوشناس کرایا ہے جن کی نظیر پوری تاریخ انسانی میں نہیں ملتی۔ وہ کیسے انسان ہیں جن کے دل انسانیت سے یکسر خالی ہو پوری تاریخ انسانی میں نہیں الاقوامی اصول اور قانون کی پروانہیں رہی! یہ کیسے مسلمان ہیں جو نہ صرف اسلامی جہاد کی شرائط اور ضابطوں بلکہ اسلام کی جمیع تعلیمات کو پامال کرتے اور بے گناہ مسلمانوں کا خون بے دریخ بہاتے جا رہے ہیں لیکن خود کو''مسلمان مجاہد'' کہلوانے پر مصر ہیں۔

موجودہ حالات میں اہلِ وطن چکی کے دو پاٹوں میں پس رہے ہیں۔ ایک طرف یہ انتہا پیند دہشت گرد ہیں جو مخالفین کا خون مباح قرار دے چکے ہیں۔ مساجد کو شہید کرنے، نمازیوں کے خون سے مساجد کے در و دیوار ریکنے، مزارات کی بے حرمتی کرنے اور انہیں شرک کے اڈے قرار دے مسمار کرنے میں مصروف ہیں۔ اپنے انتہا

پیندانہ نظریات کے باعث سرکاری اسکولوں کو غیر اسلامی تعلیم کے مراکز قرار دے کر انہیں گرانے اور اساتذہ کوقل کرنے میں گے ہیں۔ ۲۰۰۹ء سے ۲۰۰۹ء تک سینکڑوں اساتذہ اور طلباء کوقل کر دیا گیا اور سینکڑوں سکولوں کو جلایا اور گرایا جا چکا ہے۔ حتی کہ سرکاری عمارات اور پیلک مقامات پر خود کش حملوں کے نتیج میں ہزارہا سرکاری اہلکار اور بے گناہ شہری اپنی جانوں سے ہاتھ دھو بیٹھے ہیں۔ اس وحشت و بربریت پر ہرمحب وطن شہری کا دل فگار اور آئکھیں اشک بار ہیں۔

اس ظلم وستم اور بربریت کی چکی کا دوسرا پاٹ وہ غیر ملکی طاقتیں ہیں جن کے میزائل دہشت گردوں اور پُراَمن شہریوں میں فرق روانہیں رکھتے۔ جہاں گرتے ہیں گئ گھروں کو راکھ کا ڈھیر بنا دیتے ہیں۔ ان میں بے شار معصوم بیجی، بے گناہ عورتیں اور بوڑھے بھی جل جاتے ہیں۔ اس سے مقامی لوگوں میں ان غیر ملکی طاقتوں کے خلاف شدید غم وغصہ کی لہر اور انتقام کے جذبات پیدا ہوتے ہیں جو آخر کارخود ش حملوں کا جواز بن جاتے ہیں اور ان کا نشانہ بھی یہی بے گناہ شہری ہی بنتے ہیں۔ یعنی دہشت گردی خواہ مقامی اور اندرونی ہویا سامراجی اور عالمی،خون عامة الناس کا ہی بہتا ہے۔

درج بالاسطور میں موجودہ خوفناک صورت حال کا ایک اجمالی جائزہ پیش کیا گیا ہے۔ اب میں چنر گذارشات مسئلے سے متعلق بعض طبقات کی خدمت میں بھی کرنا چاہتا ہوں تاکہ إصلاحِ اُحوال کی کوئی واضح صورت نظر آ سکے اور اللہ رب العزت کے فضل و کرم سے ہم اس حساس اور مشکل صورت حال سے چھٹکارہ حاصل کرنے میں کامیاب ہوسکیں۔ اس سے میرامقصود صرف حضور رحمۃ للعالمین سٹی آئے گی اُمت کی خیر و فلاح اور اسلام کے پیغامِ امن کو عام کرنا ہے۔ میں اسے ایک پاکیزہ فرض سجھ کر ادا کر رہا ہوں۔ اُمت مسلمہ کی موجودہ صورت حال، اس کی زبوں حالی اور بے تو قیری دکھ کر میں سخت کرب و اضطراب کی کیفیت سے گزر رہا ہوں اور اِصلاحِ اُحوال کے اِمکانات پر مسلسل غور و فکر کرتا رہا ہوں۔ اور اس کے بوں۔ جن طبقات سے غور و فکر کرتا رہا ہوں۔ اور اس کے بوں۔ جن طبقات سے غور و فکر کرتا رہا ہوں۔ اور اس کے بوں۔

متعلقہ ادارے ہیں، دوسرا فریق وہ عالمی تو تیں ہیں جو بظاہر دہشت گردی کے خلاف برسرِ پیکار ہیں اور پاکستان ان کا فرنٹ لائن اتحادی ہے۔ میری درخواست کا تیسرا مخاطب طبقہ علماء ومشائخ ہے جن پر سب سے اہم دینی ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ ذیل میں بالتر تیب ان تمام طبقات کی خدمت میں اخلاصِ قلب کے ساتھ دعوتِ فکر اور کلمہ ہاتے تصیحت و إصلاح گوش گذار کر رہا ہوں۔

## ا۔اہلِ اِقتدار کی توجہ کے لیے

سب سے پہلے میں چند باتیں پاکتان کے مقدر اور پالیسی ساز اداروں سے کرنا چاہتا ہوں۔ میری دانست میں دہشت گردی کا خاتمہ محض بر سر پیکار جنگجوؤں کے قبل اور گرفتاریوں سے نہیں ہوگا۔ یہ اسی وفت ممکن ہوگا جب دہشت گرد باغی گروہوں میں تازہ افرادی قوت کی آمد اور دافلے کے تمام راستے کلیتًا مسدود کر دیئے جائیں گے۔ جس طرح تالاب کو خٹک کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کے اندر موجود پانی کو نکا لنے کے ساتھ ساتھ تالاب میں نئے پانی کی آمد کے تمام راستے بھی بند کر دیئے جائیں ورنہ تالاب بھی ساتھ تالاب میں افرادی قوت کی ساتھ خٹک نہیں ہوسکتا۔ اِسی طرح دہشت گردی کا ممل خاتمہ باغی گروہوں میں افرادی قوت کی تازہ کمک روک کر ہی ممکن ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ ان برسر پیکار دہشت گردوں کو تازہ افرادی قوت کی افرادی قوت کی سے۔

ا۔ وہ نوعمر لڑکے اور نوجوان جن کے والدین فوجی کارروائی یا ڈرون حملوں میں مارے گئے ان میں شدیدغم وغصہ اور انقامی جذبات کا پیدا ہونا ایک فطری امر ہے۔ انہیں ورغلا کر دہشت گرد اپنے ندموم مقاصد کی خاطر خود کش حملوں کے لئے استعال کرتے ہیں۔ حکومت کو چاہئے کہ پاک فوج جس علاقے کو کلیئر کرتی ہے وہاں کے بیتم اور بے سہارا بچوں کو اپنی تحویل میں لے کر ان کی پرورش اور تعلیم و تربیت کا مناسب انظام کرے۔ اس سے نہ صرف ان معصوم بچوں کے غموں اور دکھوں کا کسی حد تک مداوا ہوگا بلکہ حصولِ تعلیم کے بعد برسر روزگار ہو کر وہ امن پہندشہری بھی ثابت ہوں گے ورنہ وہ عسکریت پہندوں

کے ہتھے چڑھ کر خودکش بمباریا فرقہ پرستوں کے اداروں میں جاکر انہا پیند بن جائیں گے۔ گے اور بعد ازاں وہی ترقی یا کر دہشت گردی کی منازل پر فائز ہوں گے۔

۲۔ بعض دینی اداروں اور مدارس میں طلباء کو دیگر مسالک کے خلاف نفرت، عدم رواداری اور انتہا پیندی پر مبنی تعلیم بھی دی جاتی ہے۔ میرے نزدیک برشمتی سے ہمارے سارے مسالک کسی نہ کسی حد تک اس مہلک مرض میں مبتلاء ہیں، وہ ایک دوسرے کو غیر مسلم اور گمراہ سجھتے ہوئے معصوم ذہنوں میں نفرتوں کی آبیاری کرتے ہیں۔ نیجنًا یہ لوگ مسلم اور فکری مغالطوں کا شکار ہو کر اپنے علاوہ سب کو کافر، مشرک اور دائرہ اسلام سے خارج قرار دینے لگتے ہیں۔ بلکہ بعض انتہا پیندتو اسے متشدد ہو جاتے ہیں کہ وہ خالفین کا خون بہانا نہ صرف جائز بلکہ واجب سجھتے ہیں۔ یہیں سے شدت پیندی اور دہشت گردی یہنے تھی ہے۔ اگر ان اداروں میں زرتعلیم بعض طلباء کے قبائلی علاقوں میں واقع دہشت گردوں کے تربیتی کیمپوں میں جا کر زریعیم بعض طلباء کے قبائلی علاقوں میں واقع دہشت گردوں کے تربیتی کیمپوں میں جا کر تربیت لینے کی اطلاعات درست ہیں تو عسکریت پیندوں کے ساتھ ان کے شامل ہونے کے امکانات کو کیسے رد کیا جا سکتا ہے؟

ضرورت إس أمركى ہے كہ حكومت پاكتان سركارى اسا تذہ اور أئمہ اوقاف كے تربيتى كورسز كى طرح تمام دينى مدارس كے اسا تذہ كے لئے بھى كورسز كا اجتمام كرے۔ اس كے لئے ماہرين علم اور اعتدال پيند علماء اور دانش وروں كى خدمات و تعاون حاصل كيا جائے۔ ان تربيت گاہوں ميں مختلف مسالک كے علماء كے باہمى ميل جول، تبادلہ خيال اور مذاكرات كے ذريعے جہاں غلط فہيوں اور فكرى مغالطوں كا ازالہ ہوگا وہاں ان ميں تحل و روادارى اور قلبى ونظرى وسعت كو بھى فروغ ملے گا اور إن كا ذبنى اُفق بھى وسيع ہوگا۔ دينى اور اور وہ نگ نظرى و انتها پيندى كے خول سے باہر نكل سكيں گے۔ اور وہ نگ نظرى و انتها پيندى كے خول سے باہر نكل سكيں گے۔

یہاں اس امریر بھی توجہ ضروری ہے کہ انتہاء پیندی اور دہشت گردی کے فروغ

میں ایسی کتب، رسائل، کیسٹس اور CDs و CDs بھی بڑا اہم کردار ادا کر رہی ہیں جو مختلف اشاعتی اداروں کی طرف سے مارکیٹ میں دستیاب ہیں۔ تمام شہروں خصوصاً پشاور، کراچی اور کوئٹہ میں ایسی کیسٹس اور CDs و CDs سے داموں دستیاب ہیں جو مختلف ریاستی اداروں کے خلاف نفرت انگیز مواد پر بمنی ہیں اور جن میں دوسرے مسلمانوں کے نظریات کے خلاف بھی انتہائی اشتعال انگیزی پائی جاتی ہے اور کفر و دوسرے مسلمانوں کے نظریات کے خلاف بھی انتہائی اشتعال انگیزی پائی جاتی ہے اور کفر و کشر شرک کے فتوے اور منافرت پیدا کرنے والی تعلیمات ہیں۔ حکومت کو ایسی کتب، رسائل، کیسٹس اور CDs و DVDs کو ضبط کر لینا چاہئے اور ان کی اشاعت اور خرید و فروخت پر مؤثر یابندی عائد کر دینی چاہئے۔

افلاس انسان کو کفرتک پہنچا دیتا ہے۔ (۱) پاکستان میں حضور نبی اکرم طافیقی کے اس قول افلاس انسان کو کفرتک پہنچا دیتا ہے۔ (۱) پاکستان میں حضور نبی اکرم طافیقی کے اس قول مبارک کے عملی مظاہر ہر طرف نظر آتے ہیں۔ غربت و افلاس کے ستائے لوگ اپنے پیارے بچوں کو بیچنے اور رہن رکھنے پر مجبور ہو جاتے ہیں۔ بعض ظالمانہ کھیلوں میں چند روپوں کے عوض غریب لوگ اپنے دل کے کلڑوں کو نیچ دیتے ہیں۔ ان معصوم بچوں پر وہاں جو گزرتی ہے اس کے تصور سے ہی ہر صاحب اولاد کا کلیجہ منہ کو آتا ہے۔ غربت اور معاشی برحالی کی بڑھتی ہوئی شرح نے انتہاپیندی اور دہشت گردی کو پھلنے پھولنے کے لئے سازگار فضا فراہم کی ہے۔ دہشت گرد جانتے ہیں کہ جولوگ غربت و افلاس کے ہاتھوں سازگار فضا فراہم کی ہے۔ دہشت گرد جانتے ہیں، انہیں چند کوں کے عوض دوسروں کی جان لینے پر بھی آ مادہ کیا جا سکتا ہے۔

یوں تو پاکستان بھر میں غربت اور بے روزگاری کے عفریت نے پنجے گاڑ رکھے میں لیکن شالی علاقہ جات اور جنوبی پنجاب میں اس عفریت نے عوام کا جینا دو بھر کر دیا

<sup>(</sup>۱) ا- بيهقى، شعب الايمان، ۵: ۲۲۷، رقم: ۲۹۱۲ ۲- قضاعى، مسند الشهاب، ۱: ۳۲۲، رقم: ۵۸۲

ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دہشت گردوں کو اپنے مذموم مقاصد کے لئے ان علاقوں سے افرادی قوت بڑی آ سانی سے دستیاب ہو جاتی ہے۔ نیز ان علاقوں کی غریب اکثریت بچوں کی پرورش، فیسوں اور تعلیمی اخراجات کی استطاعت نہ رکھنے کی وجہ سے انہیں سکولوں اور کالجوں کی بجائے دینی مدارس میں داخل کرا دیتی ہے۔ جہاں انہیں مفت دینی تعلیم کے ساتھ ساتھ بحض مدارس میں انہا پیندی، فرقہ پرستی اور ننگ نظری کی تعلیم بھی ملتی ہے جس کے نتیجے میں کئی طلباء میں عسکریت پیندی کا رجمان زور بکڑ لیتا ہے۔

حکومت کو ان پسماندہ علاقوں کی معاثی ترقی کے لئے مؤثر اقدامات کرنے چاہئیں۔ وہاں انڈسٹریل زون بنائے جائیں تا کہ غریبوں کو روزگار کے لئے دور دراز شہروں میں نہ جانا پڑے، انہیں وہیں روزگار میسر آسکے اور وہ اپنے بچوں کی تعلیم و تربیت کی خودنگرانی کرکے انہیں عسکریت پیندوں سے بچاسکیں۔

حکومت کے لئے آخری اور سب سے اہم بات یہ کہ پاکتان کے پاکستان کے پاکستان ساز ادارے یہ فیصلہ کریں کہ اس جنگ کے بعد آیا کہی '' کیک جہت پاکسی' دائماً برقرار رہے گی یا پھر سے '' دو جہتی پالیسی' کا آغاز ہو جائے گا۔ اگر مؤثر حکومتی ادارے ماضی میں دہشت گردول کی بالواسطہ یا خفیہ پرورش نہ کرتے تو وہ آج اژدھا کا روپ نہ دھار سکتے۔ وہ اس مقام پر اچا تک اور خود بخو دنہیں پہنچ گئے۔ وہ اس بھیا تک، خطرناک اور طاقت ور حیثیت کے ساتھ ابھرنے تک اپنے پیچھے گئی دہائیوں کی تاریخ رکھتے بیں۔ پودا کیک گخت تناور درخت نہیں بن جاتا، اس کی ابتداء نیج سے ہوتی ہے، مالی اس کی نشو و نما کا سامان کرتا ہے اور اسے رفتہ رفتہ بڑے درخت کی شکل تک لے آتا ہے۔ اگر آپ آئندہ ملک وقوم اور انسانیت کو اس اذبت ناک عذاب سے نجات دلانا چاہتے ہیں اور ضدارا ''نج فروشوں'' کا خاتمہ کیجئ، دہشت گردی کے پودوں کے لئے پانی اور کھاد وغیرہ کی فراہمی بند کیجئ، مالیوں کی تقرریاں اور ترقیاں ختم کر دیجئے اور نیک نیتی کے ساتھ اس قوم کی آئندہ نسلوں پر رحم فرما ہے! یہ بات کوئی ختم کر دیجئے اور نیک نیتی کے ساتھ اس قوم کی آئندہ نسلوں پر رحم فرما ہے! یہ بات کوئی

بھی ذی شعور سلیم نہیں کرسکتا کہ گزشتہ کی دہائیوں سے انتہاء پیندی سے دہشت گردی تک پرورش پانے والا یہ فتنہ عکومتی اداروں کی''آگائی و رضامندی'' اور''شفقت وعنایت'' کے بغیراس قدر قوت و طاقت کا حامل بن گیا ہے۔ اس سلسلے میں''مؤثر اور طاقت ور اداروں'' کو اپنی آستیوں میں چھے سانیوں کا بھی جائزہ لینا ہوگا اور دہشت گردوں کے سرکاری مخبروں اور خفیہ محسنوں کے لئے بھی کوئی واضح پالیسی بنانا ہوگی۔ اگر ان خطوط پرکوئی ٹھوس اور مؤثر کام نہ ہوا تو پھر یہ جنگ، ایک رُخ میں تو جنگ رہے گی اور دوسرے رُخ میں ڈرامہ۔ کیونکہ طریقہ یہ رہا ہے کہ پہلے''نہیں پیدا کرنا، پھر پالنا، حسب ضرورت کام لینا اور جب مالک کو کاٹنے لگیس تو مار دینا، اور پھر اسی عمل کا دوبارہ اجراء اور ارتقاء جاری رکھنا۔'' اُمید ہے کہ آئندہ''چوہے بلی'' کا کھیل ختم ہوگا۔

# ۲۔ عالمی طاقتوں کے لئے

اب میرا روئے تن ان عالمی طاقتوں کی طرف ہے جن کے خیال میں پاکستان کی سرزمین دہشت گردی کا اڈا بن چکی ہے اور دنیا بھر میں دہشت گردی کھیلانے والوں کو یہاں سے تربیت اور گائیڈ لائن ملتی ہے۔ لہذا وہ عالمی امن کے لئے پاکستان میں ان کی پناہ گاہوں کو ختم کرنا ضروری سجھتے ہیں۔ اس کے لئے جہاں وہ حکومت پاکستان پر دہشت گردوں کے خلاف آپریشن جاری رکھنے کے لئے جہاں وہ حکومت پاکستان پر دہشت ہیں وہاں وہ خود بھی گاہے بگاہے، ڈرون طیاروں کے ذریعہ بم باری کرکے اپنی دانست میں دہشت گردوں کا صفایا کر رہی ہیں۔ ایک نقطہ نظر یہ بھی ہے کہ ان کی براہ راست کارروائیوں سے دہشت گردی کو مزید فروغ اور انتہا پیندوں کو مزید تقویت مل رہی ہے۔ کارروائیوں سے دہشت گردی کو مزید فروغ اور انتہا پیندوں کو مزید تقویت مل رہی ہے۔ ایک وقت تھا کہ مفسدین کو دہشت گردی کے لئے افرادی قوت بڑی مشکل سے ملتی تھی لیکن ایک بونے والوں افراداس کام کے لئے میسر ہیں۔ اس کی ایک بڑی وجہ یہ بھی ہے کہ ایک مکان کی تعداد گنتی سے مزید کئی مکانات بھی تباہ ہو جاتے ہیں جس میں بے گناہ ہلاک ہونے والوں کی تعداد گنتی سے باہر ہے۔ بے گناہ لوگ جو بل بھر میں بے گھر اور بے آسرا ہو جاتے ہیں کی تعداد گنتی سے باہر ہے۔ بے گناہ لوگ جو بل بھر میں بے گھر اور بے آسرا ہو جاتے ہیں کی تعداد گنتی سے باہر ہے۔ بے گناہ لوگ جو بل بھر میں بے گھر اور بے آسرا ہو جاتے ہیں کی تعداد گنتی سے باہر ہے۔ بے گناہ لوگ جو بل بھر میں بے گھر اور بے آسرا ہو جاتے ہیں

اور ان کے عزیز و اقارب موت کے گھاٹ از جاتے ہیں تو ان کے دل و دماغ ہیں اُٹھنے والے انتقام کے شعلے انہیں بعض اوقات ان گروہوں کی طرف دھکیل دیتے ہیں جو برغم خولیش''جہاد'' کے نام پر دہشت گردی اور فساد کے مرتکب ہورہے ہوتے ہیں۔متزاد بیہ کہ ان ڈرون حملوں سے ذہنوں میں پاکتان کی خود مخاری کی پامالی کا خیال بھی انجرتا ہے جس سے ان لوگوں میں عالمی طاقتوں کے خلاف نفرت بڑھتی ہے اور دہشت گردوں کو ایسے لوگوں کی مزید ہمدردی ملتی چلی جاتی ہے۔

لہذا اگر دہشت گردی کے خاتمے کے لیے کام کرنے والے ممالک خلوصِ دل سے دہشت گردی کا خاتمہ چاہتے ہیں تو کسی بھی ملک پر براہِ راست کارروائی کرنے کی بجائے دہشت گردی سے نبٹنے کے لئے اُس ریاست کی فوج اور سیکیورٹی اداروں پر اِعتاد کریں اور اُنہیں ہر لحاظ سے مضبوط اور مستعد کریں اور معلومات فراہم کریں۔ اِس طرح عوام بھی دہشت گردوں کے خلاف کیسو ہو جا کیں گے اور اُنہیں کسی جانب سے بھی ہمدردی میسر نہیں ہوگی۔

# س۔ وارثانِ منبر ومحراب سے گذارش

اس وقت وطن عزیز ایک آتش فشال کے دہانے پر ہے۔ جو لوگ ان آتشیں شعلوں کی زو میں ہیں وہ آخرت کو سدھار رہے ہیں، جو خی رہے ہیں جیتے جی مر رہے ہیں۔ شہر شہر اور قریہ قریہ کربلا کا منظر ہے۔ لوگ اپنے معصوم بچوں، بے گناہ عورتوں اور مر دول کے لاشے اٹھا اٹھا کر تھک چکے ہیں۔ ان کی نیندیں اڑ چکیں، ان کے کھانے بے لذت ہوگئے کہ جلتے جسموں کے مناظر اور پیاروں کی چیخ و پکار اِن کا پیچھا نہیں چھوڑتی۔ جن پر بیتی ان سے پوچھیں یا جنہوں نے دیکھا ان سے سیں۔ کتنا بڑا المیہ ہے کہ یہ سب بجھ دینِ اسلام کے نام پر ہورہا ہے۔ وہ دین جس کا معنی ہی امن وسلامتی ہے۔ وہ دین جس کا پیغام حیات بخش ہے نہ کہ حیات گش، جو دکھ درد با نٹنے کا درس دیتا ہے نہ کہ سکھ چین چھین لینے کا، جو کشت ِ انسانیت میں محبتوں کے پھول اُ گانے کی بات کرتا ہے نہ کہ سکھ

نفرتوں کے کانٹے بچھانے کی۔

تو پھر ہمارے گرد و پیش ہے کیا ہو رہا ہے؟ ہے نفرتوں کے پجاری اور موت کے سوداگر کہاں سے آگئے؟ ہے کس دین کے ماننے والے ہیں؟ ان کے استاد اور رہبر کون ہیں؟ کن لوگوں نے اس راہ سے آئییں جنت کا دروازہ دکھایا؟ کیا ہے اُصحابِ دانش و بینش اور وار ثانِ منبر ومحراب کے سوچنے کی بات نہیں؟ انہیں مندِ رسول شہر تھا کے وارث ہونے کا دعوی ہے۔ وہی تو حاملین دعوتِ دینِ متین ہیں۔ وہی معلم ہیں اور وہی مبلغ۔ مدارس بھی ان کے دعوی ہے۔ وہی تو حاملین دعوتِ دینِ متین ہیں۔ وہی معلم ہیں اور وہی مبلغ۔ مدارس بھی ان کے مساجد بھی ان کی اور تبلیغی مراکز بھی ان کے۔ جب کہ ایوان ہاے اقتدار میں بھی ان کی خصوصی نمائندگی ہے۔ پھر ان کے ہوتے ہوئے وہ کون لوگ ہیں جو ان علماء کو بائی پاس کر کے دین کے نام پر نو جوانوں کو انتہا پیندی اور دہشت گردی کا سبق دے رہیں۔ پیس؟ اسے جہاد سبحے ہوئے اپنے ہم وطن بے قصور شہر یوں کو بے درایخ قتل کر رہے ہیں۔ جب دین کے سارے تر بیتی ، دعوتی اور تعلیمی شعبے علماء کرام کے زیر اثر ہیں تو ان باغیوں اور جنونیوں کو جنت کی ''مخصوص تجارت'' یر کس نے لگا دیا ہے؟

ایسے سوالات جب عوام کی طرف سے اٹھتے ہیں تو ہمارا دینی حلقہ فوراً امریکہ کا مام کے دیتا ہے لیکن لوگ مطمئن نہیں ہوتے۔ وہ پوچھتے ہیں امریکہ کی مداخلت تو 9/11 کے بعد ہوئی، وہ بھی عراق اور افغانستان میں۔ پاکستان میں تو گذشتہ کی دہائیوں سے ایک دوسرے کی مساجد اور بطورِ خاص امام بارگاہوں پر حملے ہوتے تھے۔ نمازیوں پر بموں اور گولیوں کی بارش جاری تھی۔ ایک دوسرے کے علاء کوتل کیا جاتا تھا۔ بعد ازاں فقط سمت اور بدف بدل گیا۔ عمل اور ذہنیت وہی ہے جو آج سے تمیں (۳۰) سال قبل (۱۹۸۰ء) سے چلی آرہی ہے۔

اگر بیسب کچھ غیر ملکی عناصر کرا رہے ہیں تو بھی وہ خود تو جیکٹس پہن کر خودکش حملے نہیں کرتے۔ جتنے لوگ پکڑے گئے اوران سے خود کش جیکٹس برآ مد ہوئیں وہ زیادہ تر پاکستانی تھے اور اسلام کے دعوے دار بھی۔ ان کے چہرے مہرے اور وضع قطع بھی دین دار لوگوں کی طرح تھی اور جہاد کی آیتیں اور حدیثیں بھی ان کے ور دِ زبان تھیں۔

دور نہ جائے حال ہی میں صوبہ سرحد کے بعض علاقوں میں اولیاء و صالحین کے مزارات کو بموں اور راکٹوں سے تباہ کس نے کیا؟ ایک مخصوص FM ریڈیو پر اعلانات کئے کہ ہم شرک کے ان اڈوں کو جلد ہی ملیا میٹ کر دیں گے، اور پھر انہوں نے دھمکی پر عمل بھی کر دکھایا۔ درندگی کی انتہا یہ کہ لاشوں کی بے حرمتی کی گئی، انہیں درختوں پر لٹکایا گیا۔ بعض روحانی خانوادوں کے افراد کو چن چن کر بے دردی سے شہید کیا گیا۔ کس کس کو گنوایا جائے؟ ان ظالموں کی ستم رانیوں کی فہرست بڑی طویل ہے۔ اب خوف کی الیمی فضا قائم کر دی گئی ہے کہ بہت سے روحانی خانوادے آبائی خانقابیں چھوڑ کر پشاور، اسلام آباد، راولپنڈی اور لا ہور شفٹ ہوگئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا عقیدہ رکھنے والوں، اللہ و رسول سٹولیٹی کی محبت کا دم مجرنے والوں اور ذکر الی سے زبانیں تر اور آ تکھیں نم رکھنے والوں ، اللہ و

سوچنے کی بات ہے ہے کہ جہاد کے نام پرتخ یب کاری اور دہشت گردی کے لئے فکری غذا کہاں سے مہیا کی جاتی رہی ہے؟ فرقہ پرتی سے انتہا پیندی اور انتہا پیندی سے دہشت گردی اور خون ریزی تک کے فاصلے بہت زیادہ طویل نہیں ہیں۔سوال ہے ہے کہ اس سفر کو طے کرنے کے لئے تیاری کہاں ہوتی رہی ہے؟

ہمارے ہاں انتہا پسندی کے سفر کی ابتداء بیتھی کہ دوسرے مسالک کے لوگوں کو کافر ومشرک قرار دیا جائے۔ پھر اپنے مسلک کے جابرانہ غلبے کی خواہش نے انہیں اسلام کے اجتماعی مفاد اور تحفظ سے بکسر غافل کر دیا۔ وہ اپنے مسلک اور عقائد کے غلبے کو ہی اسلام کے غلبے سے تعبیر کرنے لگے اور اس کی راہ میں حاکل ہونے والے ہر عقیدے اور مسلک کوفتو کی کی مشینوں اور اسلحہ کے زور سے ختم کرنے میں لگ گئے۔ یہی سوچ اور عمل مسلک کوفتو کی کی مشینوں اور اسلحہ کے زور سے ختم کرنے میں لگ گئے۔ یہی سوچ اور عمل بڑھتے بڑھتے دہشت گردی پر جاکر منتج ہوا۔ طرز فکر وعمل وہی تھا، مگر نے حالات میں سمت اور اہداف بدل گئے۔ اس وقت مفسدین کی مسلح آ ویزش، انتہا پسندی اور دہشت

گردی نے اسلام کے تحفظ اور ملتِ اسلامیہ کی سلامتی کو معرضِ خطر میں ڈال دیا ہے۔ خدا نہ کرے کہ فتنہ تا تار اور زوالِ بغداد کی تاریخ پھر دہرائی جائے۔ آج ہنتے بستے ملکوں اور شہروں کے کھنڈرات اور اُجڑی ویران بستیاں، بے گھر اور کٹے پٹے مکین زبانِ حال سے پاکارہے ہیں:

دیکھو مجھے جو دیدۂ عبرت نگاہ ہو میری سنو جو گوش حقیقت نیوش ہو

اسلامی دنیا اور خصوصاً پاکتان میں بعض انتہا پیند اور متشدد گروہوں کے خروج اور اِن کی دہشت گردانہ کارروائیوں نے دنیا بھر میں فروغ اِسلام کی تحریک کو زبردست نقصان پہنچایا ہے۔ فرقہ پرستوں، انتہا پیندوں اور دہشت گردوں نے ساری امیدیں خاک میں ملا دیں۔ ایک وقت تھا کہ یورپ کے غیر متعصب اور سنجیدہ فکر طبقات اسلام کے مطابع کی طرف راغب ہورہے تھے۔ وہ مسلمان علماء کے پاس بیٹھنے اور پچھ بچھنے کے متنی نظر آتے تھے۔ ان کی پیاس اسلام کے سوا کہیں اور سے بچھتی نظر نہیں آتی تھی۔ چنا نچہ بے نظر آتے تھے۔ ان کی پیاس اسلام کے سوا کہیں اور سے بچھتی نظر نہیں آتی تھی۔ چنا نچہ بے شار لوگ گذشتہ صدی میں مشرف بہ اسلام ہوئے لیکن اب تصور اور نقشہ کیسر بدل چکا ہے۔

اے وارثان منبر ومحراب! موجودہ صدی میں دعوت دین اور فروغ اسلام کے جس قدر وسیع إمکانات، سازگار ماحول اور وسائل، قدرت نے آپ کو عطا کر دیئے ہیں اس کی نظیر مسلمانوں کی گذشتہ چودہ سو سالہ تاریخ میں نہیں ملتی۔ دنیا global village بن چکی ہے، زمینی فاصلے سمٹ گئے ہیں۔لیکن افسوس! بعض عاقبت نااندیشوں کی موجودہ انتہا پیندانہ روش اور شدت پیندی نے مسلمانوں اور دیگر اقوام کے درمیان فاصلے بڑھا دیئے ہیں۔جس کے نتیج میں اشاعت وفروغ اسلام کے مواقع محدود سے محدود تر ہوتے جارہے ہیں۔

خدارا! وفت کے تقاضوں کو سجھنے اور انہا پیندانہ فکر وعمل رکھنے والوں کی اصلاح کے لئے سب مل کر اجماعی کاوشیں بروئے کار لائے۔ انہیں راہِ راست پر لانے کے لئے

€ 0Ar }

ا پنا فرض منصی بلاامتیاز ادا کیجئے، اٹھئے! کچھ کیجئے ورنہ وقت تیزی کے ساتھ گرفت سے نکلتا جارہا ہے۔

# اہلِ خانقاہ سے اِلتماسِ توجہ

بے دین، اُخلاقی بے راہ روی اور ہوسِ زر نے پہلے ہی معاشرے کومضطرب کر رکھ دیا دول اور ہوت اور دہشت گردی نے اس کی بنیادوں کو ہلا کر رکھ دیا ہے۔ یوں تو معاشرے کے تمام ادارے شکست و ریخت کا شکار ہیں لیکن خانقا ہوں اور ان سے وابستہ افراد کو دہشت گرد فرقہ پرستوں کی طرف سے جس جارحیت اور بربریت کا سامنا ہے اس سے پورا خانقا ہی نظام ہی معرض خطر میں نظر آ رہا ہے۔ تاریخ شاہد ہے کہ پہلے بھی اسلام اور مسلمانوں پر بڑے کھن دور آتے رہے لیکن میصوفیاء اسلام ہی تھے جن کے نظام فکر وعمل نے دورِ انحطاط میں بھی مسلم معاشرہ کی راکھ میں چنگاریوں کو بجھنے سے بچائے رکھا اور جس کا اعتراف غیر مسلموں نے بھی بارہا کیا۔ مشہور مستشرق میں جو کہا تھا:

"تاریخ اسلام میں بارہا ایسے مواقع آئے ہیں کہ اسلام کے کلچر کا شدت سے مقابلہ کیا گیا لیکن بایں ہمہ وہ مغلوب نہ ہوسکا۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ تصوف اور صوفیاء کا انداز فکر فوراً اس کی مدد کو آجاتا تھا اور اس کو اتن توانائی اور قوت بخش دیتا تھا کہ کوئی طاقت اس کا مقابلہ نہ کرسکتی تھی۔"

یہ ایک روش حقیقت ہے کہ صوفیاء نے شکست و ریخت کی آندھیوں میں بھی خانقابوں کی اوٹ میں اپنے مضبوط کردار اور توفقی الهی کے ساتھ پیغام رسالت کی شمع جلائے رکھی۔ وہ نہایت حوصلے، صبر اور سکون سے کفر کی تہذیب کے سامنے بند باندھے اسلامی تہذیب و افکار کو اگلی نسلوں تک منتقل کرتے رہے۔ لیکن اب صورت حال بالکل مختلف ہو گئی ہے۔ اب خانقابی نظام کی چولیں ڈھیلی ہوتی نظر آرہی ہیں بلکہ اس کا وجود ہی منتشر ہوتا دکھائی دے رہا ہے۔ اس اُدبار و اِنحطاط اور بے قعتی کی بنیادی وجہ میری

دانست میں یہ ہے کہ موجودہ خانقاہی ماحول میں متقدمین صوفیاء کا وہ مثالی اَخلاق و کردار نظر نہیں آ رہا جس سے ماحول جگمگاتا اور بدی کے اندھیرے چھٹے تھے۔ سلف صالحین کے اُدوار میں خانقاہیں رُشد و ہدایت کا مرکز تھیں اور وہاں لوگوں کے عقائد و اعمال کی اصلاح ہوتی تھی، وہاں غریب اور پسے ہوئے طبقات کی پناہ گاہیں بھی تھیں، وہاں ان کی دل جوئی، غم خواری اور دکھ بانٹنے کے پورے سامان ہوتے تھے۔ تب خانقاہیں عوامی لنگر خانے بھی تھیں جہاں دولقموں کو ترسنے والے پیٹ بھر کر کھاتے۔ وہ ایسے شفاخانے تھے جہاں بیاروں کو دعا کے ساتھ دوا بھی میسر آتی۔ وہاں نہ صرف ذکر سے سکونِ قلب کا سامان ہوتا بھی ملتی طبکہ قرآن و سنت اور سلوک و تصوف کی تعلیم سے عقل و فکر اور قلب و روح کو چلا بھی ملتی شفی۔ غریوں کے بیوں کو رائش کے ساتھ ساتھ علم و اخلاق کے زیور سے آراستہ کرنے کا بھی مکمل انتظام ہوتا تھا۔ تب خانقاہ ایک ہمہ گیر فلاحی ادارہ تھی۔

بڑے دکھ سے کہنا پڑتا ہے کہ خانقاہ کا وہ روحانی، فلاحی، تعلیمی اور تربیتی کردار فراموش کردیا گیا ہے۔ اب تو لوگوں کا تعلق خانقاہ سے دعا، تعویذ، نذرانہ اور نذر و نیاز تک محدود ہوکررہ گیا ہے۔ بے شار خانقاہوں کے در و دیوار قال الله و قال الرّسُولُ سُولُ الله و الزوں کو ترس گئے ہیں۔ رُشد و ہدایت اور تعلیم و تعلم کی مندیں ویران ہوگئیں کہ خانقاہ نشینوں کے مشاغل اور ترجیحات بدل گئیں۔ غریوں، مجبوروں اور بے کسوں کے لئے دست شفقت و تعاون بڑھانے والے بڑے شہروں کی کوشیوں اور شاہی ایوانوں میں جا بسے۔ خانقاہ سے لوگوں کی اُمیدیں ٹوٹیس تو وہ لوگ اپنے قریبی شہروں اور دیہاتوں میں قائم ہونے والے دینی مدارس میں اپنے بچوں کو داخل کرانے پر مجبور ہو گئے، جہاں ان کے فلاحی کے بچوں کولیاس، خوراک اور تعلیم کے ساتھ وظائف بھی ملتے ہیں اور انہیں ان کے فلاحی اداروں سے کپڑا اور مالی امداد بھی۔ وہ خوش ہیں کہ یہ ادارے ان کا معاشی ہو جھ با نٹتے ہیں۔ انہیں اس سے غرض نہیں کہ وہ کیسی تعلیم و سے ہیں اور انہیں کیا بناتے ہیں۔ وہ اُن اداروں کو اپنا محن سیجھتے ہوئے ان کی ہر بات ماننے کے اور انہیں کیا بناتے ہیں۔ وہ اُن اداروں کو اپنا محن سیجھتے ہوئے ان کی ہر بات ماننے کے اور انہیں کیا بناتے ہیں۔ وہ اُن اداروں کو اپنا محن سیجھتے ہوئے ان کی ہر بات ماننے کے تیار ہیں۔

خانقاہ کے مقدس ادارے سے وابسۃ تمام اہل فکر و دانش کے لئے کھ فکر یہ ہے۔
انہیں یہ سوچنا ہے کہ قوم کو موجودہ خطرناک صورت حال تک پہنچانے میں خود ان کا اپنا کتنا
کردا رہے۔ دوسروں پر الزام دھرنے کی بجائے اپنے جھے کی کوتا ہیوں اور غلطیوں کے
ادراک، اعتراف اور ان کی تلافی وقت کا تقاضا ہے اور اسی میں خانقابی نظام کی بقا کا راز
بھی مضمر ہے۔ انہیں خود کو اپنے اسلاف کے اُخلاق و اُوصاف سے مزین کرکے خانقا ہوں
کے تعلیمی، تربیتی اور فلاحی کردار کا احیاء کرنا ہوگا۔ اس کارِ خیر کے لئے ان کے پاس نہ
وسائل کی کی ہے اور نہ جو ہرِ قابل کی۔ بس اِحساسِ زیاں، عزمِ رائے اور توتِ عمل کی
ضرورت ہے۔

اُنھ که خورشید کا سامان سفر تازه کریں نفسِ سونھیۂ شام و سحر تازه کریں (اقبال)

# مآخذ ومراجع

## القرآن الحكيم

## (٢) تفسير القرآن

- ۲ طبری، ابوجعفر محمد بن جریر بن یزید بن خالد (۲۲۳-۳۱۰ه/۸۳۹-۹۲۳) م جامع البیان فی تفسیر القر آن - بیروت، لبنان: دار الفکر، ۴۰۵ اه
- سر ابن ابی طاخم، ابو محمد عبد الرحمٰن بن محمد ادریس رازی (۲۲۰-۳۲۷ها/ ۱۳۸-۸۵۴ مربید العظیم صیدا، لبنان: المکتبة العصریید
- سم ماتريدى، ابومنصور محمد بن محمد بن محمود (م سسس القرآن العظيم المسمى تأويلات أهل السنة بيروت، لبنان: مؤسسة الرسالة، ٢٥ اص المحمد م
- ۵- محاس، ابو جعفر احمد بن محمد بن اساعیل (م ۳۳۸ه) معانی القرآن
   الکویم مکرمه، سعودی عرب: جامعه ام القرئی، ۹۰۸ه هـ
- ۲۔ جصاص، ابو بکر احمد بن علی رازی (۳۰۵-۳۷۰ه) ۔ أحكام القرآن بيروت،
   لبنان: دار احياء التراث، ۴۰۵ اهـ۔
- سمرقتری، ابو اللیث نصر بن محمد بن ابراتیم حنفی (۳۳۳-۳۷ه) بحو
   العلوم (تفسیر السمرقندي) بیروت، لبنان: دار الفکر -
- ۸ بغوی، ابو محمد حسین بن مسعود بن محمد الفراء (۳۳۲ ۱۱۲۲ هـ/۱۰۲۳ ۱۱۲۱ء) معالم التنزيل بيروت، لبنان: دارالمعرف، ١٩٨٧ه / ١٩٨٥ء



- ومخشری، جارالله ابوالقاسم محمود بن عمر بن محمد خوارزی (۲۲۵ ۵۳۸ هـ) الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل پیروت، لبنان: دار إحیاء التراث -
- المن الدين محمد بن عمر بن حسن بن حسين بن على تميى شافعى، (١٩٥٣ ١٩٥٥ ١٩٥٣ م) ما ١٩٠٨ م التفسير الكبير) بيروت، لبنان: وار الكتب العلمية، ١٩٠١ م- العلمية، ١٩٠١ م-
- الحجامة الله محمد بن العربكر بن فرح (١٧١ هـ) ـ الجامع الأحكام
   القرآن والمبين لما تضمن من السنة وآي الفرقان ـ قابره، مصر: دار
   الشعب ١٢٢١هـ ـ
- ۱۲ خازن، على بن محمد بن ابراهيم بن عمر بن خليل (۲۷۸-۱۳ ۵ ام ۱۲۵۹-۱۳۴۰ء) ـ لباب التأويل في معانى التنزيل ـ بيروت، لبنان: دار المعرفيه
- ابن کثیر، ابو الفداء اساعیل بن عمر بن کثیر بن ضوء بن کثیر بن زرع بھروی (۱۳۵–۱۳۷۳) یا تفسیر القرآن العظیم بیروت، لبنان: دار الفکر، ۱۰۰۱ه د
- ۱۲۰ ابن عادل، ابوحفص سراج الدين عمر بن على بن عادل ومشقى صنبلى اللباب في علوم الكتاب بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية، ١٩٩٩ه/ ١٩٩٨ -
- 10- سيوطی محلی ، جلال الدين محمد بن احمد المحلی (م ٢٦ ه هـ) جلال الدين ابوالفضل عبدالرحمٰن بن ابی بكر بن محمد سيوطی (٩٨٥–١٩١٥ هـ/ ١٣٣٥–١٥٠٥ء) تفسير المجلالين بيروت، لبنان: دار ابن كثير، ١٢١٩هـ/ ١٩٩٨ء -
- ۱۶ سيوطى، جلال الدين ابوالفضل عبد الرحمٰن بن ابي بكر بن محمد بن ابي بكر بن عثمان (۱۲۵ ۱۲۵ ۱۵۰۵ ۱۵۰۵ ۱۵۰۵ الدر المنشور في التّفسير بالمأثور بيروت، لبنان: دار الفكر، ۱۹۹۳ ۱

کار قاضی ثناء الله پانی پتی (۱۲۲۵ه) د التفسیر المظهری د کوئه، پاکستان:
 بلوچستان بک ڈیو۔

#### (٣)الحديث

- ۱۸ بخاری، ابوعبد الله محمد بن اساعیل بن ابراهیم بن مغیره (۱۹۴-۲۵۹ه/۸۱۰-۸۱۸ ۸۷۰ع) د الصحیح بیروت، لبنان: دارابن کشر، الیمامه، ۱۹۸۷ه/۱۹۸۷ء
- 91۔ مسلم، ابو الحسین مسلم بن الحجاج بن مسلم بن ورد قشری نیشاپوری (۲۰۶-۲۰۸) ۲۲۱ه/۸۲۱ (۱۲۵-۸۷۱) الصحیح۔ بیروت، لبنان: داراحیاءالتراث العربی۔
- ۲۰ ترندی، ابوعیسی محمد بن عیسی بن سوره بن موسی بن ضحاک (۲۰۹–۲۷۹ه/ ۸۲۵–۸۹۲) السنن بیروت، لبنان: دار راحیاء التراث العربی \_
- ۲۱ نسائی، ابو عبد الرحمٰن احمد بن شعیب بن علی (۲۱۵-۳۰۰س/ ۸۳۰-۹۱۵)۔
   ۱لسنن بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیہ، ۲۱۶۱س/ ۱۹۹۵ء + حلب، شام:
   مکتب المطبوعات الاسلامیہ، ۲۰۹۱س/ ۱۹۸۱ء -
- ۲۲ نسائی، ابو عبدالرحمٰن احمد بن شعیب بن علی (۲۱۵–۳۰۳ه/۸۳۰-۹۱۵ء)۔ السنن الکبوی۔ بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیہ ، ۱۱۴۱ه/۱۹۹۱ء۔
- **۲۳۔ ابو داؤر**، سلیمان بن اشعث بن اسحاق بن بشیر بن شداد از دی سجستانی (۲۰۲-۲۷۵ه/ ۸۱۷-۸۸۹ء)۔ المسنن۔ بیروت، لبنان: دار الفکر، ۱۹۱۴ه/۱۹۹۹ء
- ۲۲- ابن ملجه، ابوعبد الله محمد بن يزيد قزوين (۲۰۷-۱۲۵ م ۸۲۴-۸۸۲) م السنن بيروت، لبنان: دار الفكر
- ۲۵ ابونعیم، احمد بن عبد الله بن احمد اصبهانی (۳۳۱ ۳۳۰ هه/۹۳۸ ۱۰۳۸ و) ۲۵ مسند الإمام أبي حنيفة \_ رياض، سعودي عرب: مكتبة الكوثر، ۱۳۱۵ هـ
- **٢٦۔ مالک**، ابن انس بن مالکﷺ بن ابی عامر بن عمرو بن حارث اصحی (٩٣-

- 92اھ/ 112-992ء)۔ الموطأ۔ بیروت، لبنان: دار احیاء التراث العربی، ۲۰۰۱ھ/ ۱۹۸۵ء۔
- ۲۷\_ شافعی، ابوعبد الله محمد بن ادریس بن عباس بن عثان بن شافع قرشی (۱۵۰–۲۰ ۲۰۴س/۲۷۷–۸۱۹ء)\_المسند\_ بیروت لبنان: دار الکتب العلمیه\_
- ۲۸۔ احمد بن حنبل، ابو عبد الله شیبانی (۱۶۴-۱۲۳۱ھ/۱۸۵-۸۵۵ء)۔ المسند۔ بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی للطباعة والنشر ، ۱۳۹۸ھ/۱۹۸۵ء۔
- **۲۹۔ احمد بن خنبل**، ابو عبد الله شیبانی (۱۶۴-۲۳۱ه/۸۵۵–۸۵۵ء)۔ المسند۔ بیروت، لبنان: مؤسسة الرساله، ۱۴۲۰ه/۱۹۹۹ء۔
- سو احمد بن عنبل، ابو عبد الله بن محمد (۱۹۳-۱۹۲۱ه/۸۵-۸۵۵ء) فضائل الصحابة بيروت، لبنان: مؤسسة الرساله، ۱۹۸۳ه/۱ه/۱۹۸۳ء-
- اس. أزدى، معمر بن راشد (م ا ۱۵ه) المجامع بيروت، لبنان: المكتب الاسلامى، سومهماه-
- ۳۷ طیالسی، ابو داؤد سلیمان بن داؤد جارود (۱۳۳۳-۲۰۴ه/۵۱-۸۱۹) المسند بیروت، لبنان: دار المعرفه
- سسر عبد الرزاق، ابو بكر بن جام بن نافع صنعانی (۱۲۱–۲۱۱ه/ ۲۴۲–۸۲۹ء)۔ المصنف۔ بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی، ۱۴۰۳ه۔
- سر ابن ابی شیبه، ابو بکر عبد الله بن محد بن ابی شیبه الکوفی (۱۵۹-۲۳۵ه/۲۵۵-
- **۳۵** عبد بن حمید، ابو محمد عبد بن حمید بن نصر الکسی (م ۲۴۹ه/۸۲۳ء) المسند -قاہرہ، مصر: مکتبة النة ، ۱۴۰۸ه/ ۱۹۸۸ء -

- بيروت، لبنان: دار الكتاب العربي، ٢٠٠٨ هـ.
- ۳۷ ابن ابی عاصم، الوبکر عمرو بن ابی عاصم ضحاک شیبانی (۲۰۹–۸۲۲ھ/۸۲۲-
- ۳۸ تعیم بن حماد، ابوعبد الله مروزی (م ۲۸۸ه) الفتن قامره، مصر: بیروت، لبنان: مؤسسة الكتب الثقافیة، ۴۰۸ه هـ
- **۳۹۔** عبد الله بن احمد، ابنِ محمد بن حنبل شیبانی (۲۱۳-۲۹۰ه) السنة دوام: دار ابن القیم، ۲۰۷۱هه-
- مهم برزار، ابو بكر احمد بن عمرو بن عبر الخالق بصرى (۲۱۵-۲۹۲ه/۸۳۰-۹۰۵) ما المسند (البحر الزخار) بيروت، لبنان: مؤسسة علوم القرآن، ۹۰۵ هـ
- ۳۱ مروزی، ابو بکر احمد بن علی بن سعید اموی (۲۰۲-۲۹۲ه) به مسند أبي به کر المصدیق بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی به
- ۱۲۹ مرسی ابو یعلی امیر بن علی بن نیخی بن عیسی بن ہلال موسلی تمیمی (۲۱۰–۲۰۰۰ سر) مرسی بن ہلال موسلی تمیمی (۲۱۰–۲۰۰۰ سر) مرسیند۔ ومثق ، شام: دار المأمون للتراث، ۱۲۰۴سر/ ۱۹۸۳سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۳سر/ ۱۹۸۴سر/ ۱۹۸۳سر/ ۱۹۳۳سر/ ۱۹۳۳س/ ۱۹۳۳سر/ ۱۹۳۳س/ ۱۹۳۳سر/ ۱۹۳۳سر/
- سس رویانی، ابو بکر محمد بن بارون رازی طبری (م ۱۳۰۵) مسند الصحابة المعروف بد: مسند الرویانی قابره، مصر: مؤسسة قرطبه، ۱۳۱۲ اهد
- می خلال، ابوبکر احمد بن مجمد بن مارون بن بزید (۲۳۴-۱۳۱ه) د السنة دریاض، سعودی عرب: دار الرابیه ۱۸۱۰ه ه
- ۳۶ ابوعوانه، لیقوب بن اسحاق بن ابراجیم بن زید نیشاپوری (۲۳۰-۳۱۲ه

- ۹۲۸-۸۴۵ء)\_المسند \_ بیروت، لبنان: دارالمعرفه، ۱۹۹۸ء\_
- مرانی، ابو القاسم سلیمان بن احمد بن ابوب بن مطیر النحی (۲۶۰-۳۹۰ه/ هرانی) مطیر النحی (۲۶۰-۳۹۰ه/ هر) همرد دار الحربین، ۱۹۵۵هـ همرد دار الحربین، ۱۹۵۵هـ
- 99\_ طبرانی، ابو القاسم سلیمان بن احمد بن ابوب بن مطیر النخی (۲۲۰-۳۹۰ه/ ۲۲۰هم) محمد ۱۲۰-۴۰۰هم والحکم، ۱۲۰هم/۱۹۸۳هم والحکم، ۱۲۰هم/۱۹۸۳هم والحکم، ۱۹۸۳هم والحکم،
- •۵- طبرانی، ابو القاسم سلیمان بن احمد بن ابوب بن مطیر کخی (۲۲۰-۳۹۰ه/ ۲۸۰ میلاد) موسعة الرساله، ۱۳۰۵ه/۱۹۸۵ میلاد، ۱۹۸۵ میلادی (۱۹۸۵ میلاد) موسعة الرساله،
- ائن منده، ابوعبد الله محمد بن اسحاق بن يجل (۱۱۰-۳۹۵ه/ ۹۲۲-۱۰۰۵) ـ الإيمان ـ بيروت، لبنان: مؤسسة الرساله، ۲۰۴۱هـ
- ۵۲ حاكم، ابو عبد الله محد بن عبد الله بن محد (۳۲۱–۵۰۸ه/۹۳۳-۱۰۱۰) ما من المستدرك على الصحيحين بيروت، لبنان: دار الكتب العلميه، ۱۳۱هه/۱۹۹۹ء ا
- **۵۳ ابوقیم**، احمد بن عبد الله بن احمد بن اسحاق بن موسیٰ بن مهران اصبهانی (۳۳۹–۵۳ هـ/ ۹۴۸ ۱۰۳۸) کتاب الأربعین علی مذهب المتحققین من الصوفیة بیروت، لبنان: دار ابن حزم، ۱۹۲۳ هـ/ ۱۹۹۳ هـ ۱۹۹۳ ا
- ۵۵۰ بیریق، ابو بکر احمد بن حسین بن علی بن عبد الله بن موسیٰ (۳۸۴ ۴۵۸ ھ/۹۹۳ –

۲۱۰۱۱) - السنن الکبوی که کرمه، سعودی عرب: کمتبه دار الباز، ۱۲۱ه/۱۹۹۸ - ۱۹۹۸ ما ۱۹۹۸ م

- مه بيهجي، ابو بكر احمد بن حسين بن على بن عبد الله بن موسى البيصقى (٣٨٨-٣٥٨ هـ/ ٥٥٠ مهم ١٩٥٠) مرام ١٩٥١ مرام ١٩٥١ مرام ١٥٠ مرام ١٩٥١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٥١ مرام ١٩٥١ مرام ١٩٥١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٥١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٨١ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠٨ مرام ١٩٠١ مرام ١٩٠٨ مر
- که دار قطنی، ابو الحن علی بن عمر بن احمد بن مهدی بن مسعود بن نعمان (۳۰۹– ۳۸۵ هر ۱۳۸۲ هر ۱۳۸۱ هر ۱۳۸۱ هر ۱۳۸۱ هر ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲۲ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۲ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲۱ مرد ۱۹۲ مرد ۱۹۲ مرد ۱۹۲ مرد ۱۲ مرد ا۲ مرد ۱۲ مرد ا۲ مرد ۱۲ مرد ۱۲ مرد ۱۲ مرد ا۲ مرد ۱۲ مرد ا۲ مرد ا۲ مرد ا۲ مرد
- 09\_ مقدى، ابوعبر الله محمد بن عبر الواحد بن احمد حنبلي (۵۲۹–۱۲۳۵ سا۱۱− ۱۱۲۵ مقدى، الوعبر الله محمد المختارة حمد مكرمه، سعودى عرب: مكتبة النهضة الحديث، ۱۳۱۰ ملامه ۱۹۹۰ ملامه المحمد الحديث، ۱۳۱۰ ملامه ۱۹۹۰ ملامه المحمد الحديث، ۱۳۱۰ ملامه ۱۹۹۰ ملامه المحمد المحم
- •٢٠ منذرى، ابو محمد عبد العظيم بن عبد القوى بن عبد الله بن سلامه بن سعد (٥٨١- ٢٥٨ هـ ٢٥٣) التوغيب والتوهيب من الحديث الشويف. بيروت، لبنان: دارالكتب العلميه، ١٨٥١هـ
- ۱۲- خبی، ابو عبد الله شمس الدین محمد بن احمد بن عثان (۲۷۳-۲۸مه/)



- ٣ ١٢٤–١٣٣٨ء) ـ الكبائو \_ بيروت، لبنان: دار الندوة الجديدة \_
- ۲۲ ربیلعی، ابو محمد عبرالله بن ایوسف حنفی (م ۲۲ کھ)۔ نصب الرایة الأحادیث
   الهدایة \_مصر: دارالحدیث، ۱۳۵۷ھ۔
- ۱۳۳ ابن رجب عنبلی، ابو الفرج عبد الرحمٰن بن احمد (۲۳۱ ـ ۱۹۵ ـ ۱۹
- ۱۳۳۵ مینی ، نور الدین ابوالحسن علی بن ابی بکر بن سلیمان (۷۳۵–۵۰۸ه/ ۱۳۳۵–۵۲۸ میرد ۱۳۳۵ میرد دار الریان للتراث + بیروت، لبنان: دار الکتاب العربی، ۵۰۸۱ه/ ۱۹۸۷ء۔
- ۱۵۰ ابن مجرعسقلانی، احمد بن علی بن محمد بن محمد بن علی (۱۳۵۷–۸۵۲ه / ۱۳۷۲–۱۳۷۲ ۱۳۴۹ء) - الدرایة فی تخریج أحادیث الهدایة - بیروت، لبنان: دار المعرفة -
- ۱۲۷ ابن مجرعسقلانی، احمد بن علی بن محمد بن علی بن احمد کنانی (۲۵۰–۲۵ میل) میل محمد بن علی بن احمد کنانی (۲۵۰–۲۵ میل) محمد فتح الباري بیروت، لبنان: دار المعرفة -
- ٧٢ ربيع، ابن عبيب بن عمر أزدى بهرى الجامع الصحيح مسند الإمام الربيع بن حبيب بيروت، لبنان، دار الحكمة ، ١٥١٥هـ
- ۲۸ مندی، حسام الدین علاء الدین علی متقی (م ۵۷۵ه) کنز العمال فی سنن
   الأقوال والأفعال بیروت، لبنان: مؤسسة الرساله، ۱۳۹۹ (۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷ ۱۹۷۵ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷۵ ۱۹۷۵ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹۷ ۱۹
- ۲۹ عبر الحق محدث وبلوى، شخ (۹۵۸ –۱۵۰۱ ه/۱۵۵۱ –۱۹۲۲ء) \_ أشعة اللمعات شوح مشكواة المصابيع \_ مسكواة المسلم \_ مسلم \_ مس
- **۵۷۔ عجلونی، ابو الفد اء اساعیل بن محمد جراحی (۱۸۵- ۱۲۲اھ/۲۷۲-۴۹ کاء)۔**

كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس بيروت، لبنان: موسسة الرساله، ١٩٨٥هم ١٩٨٥ء -

اك. الباني، محمد ناصر الدين (١٣٣٣-١٣٢٠ه/١٩١٥-١٩٩٩) سلسلة الأحاديث الصحيحة بيروت، لبنان: المكتب الاسلامي، ١٩٨٥ه/١٥٨٥ -

#### $(\gamma)$ شروحات الحديث

- 122 ابن بطال، ابو الحسن على بن خلف بن عبد الملك بن بطال قرطبى (م 669ه هـ)-شرح صحيح المبخاري- رياض، سعودى عرب: مكتبة الرشد، ١٩٢٣هـ/ ٢٠٠٠--
- سه ابن عبد البر، الوعمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمرى، (٣٦٨-٣٦٣) هم الموطا من المعانى والأسانيد مغرب (مراكش): وزارت عموم الأوقاف، ١٣٨٥هـ
- مهر و بن موى يخصى عياض، ابو الفضل عياض بن موى بن عياض بن عمرو بن موى يخصى المعلم بن عمرو بن موى يخصى المعلم بفوائد مسلم بيروت، المنان: دارالوفا للطباعه والنشر والتوزيع، ١٨١٩ه/ ١٩٩٨ م
- 22. ابو العباس قرطبی، ابو العباس احمد بن عمر بن ابراجیم (۵۵۸-۲۵۲ه) المفهم الما أشكل من تلخیص كتاب مسلم بیروت، لبنان + دُشُق، شام: دار ابن كثير، ۱۲۲۰ه/ ۱۹۹۹ -
- ۲۵۔ نووی، ابو زکریا محی الدین کیلی بن شرف بن مری (۱۳۳-۲۷۲ه)۔ شوح
   النووي علی صحیح مسلم۔ بیروت، لبنان: دار اِحیاءالتراث،۱۳۹۲ه۔
- 22. ابن حجر عسقلانی، ابو الفضل احمد بن علی بن حجر کنانی شافعی (۲۵۵–۸۵۲هر/ 22۲) در ابنان: ۱۳۷۲–۱۳۲۹ و بیروت، لبنان:

### دار المعرفه، ٩ ١٣١هـ

- ۸۵۷ هینی، بدر الدین ابو محمد محمود بن احمد بن احمد بن حسین بن یوسف بن محمود (۲۲۷–۸۵۵ سال ۱۳۹۱ء)۔ عمدة القاری شرح صحیح البخاری۔ بیروت، لبنان: دار إحیاء التراث العربی
- **92۔** قسطلانی، ابو العباس احمد بن محمد بن ابی بکر بن عبد الملک بن احمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن حمد الساري لشوح صحیح البخاري۔ بيروت، لبنان: دار الفكر۔
- ۸۰ ملاعلی قاری، علی بن سلطان محمد نور الدین حفی (م۱۰۱۳ه/۱۲۰۱ء) موقاة
   ۱لمفاتیح شوح مشکواة المصابیح ملتان، پاکتان: مکتبه امدادید
- ۸۱ مناوی، عبدالرؤف بن تاج العارفین بن علی (۱۹۵۲–۱۳۰۱ه/ ۱۹۲۵–۱۹۲۱ء)۔
   فیض القدیر شوح الجامع الصغیر -مصر: مکتبہ تجارید کبری، ۱۳۵۹ھ۔
- ۸۲ مبارک پوری، ابو العلاء محمد عبد الرحن بن عبد الرحيم (۱۲۸۳–۱۳۵۳ه) تحفة الأحوذي في شوح جامع الترمذي بيروت، لبنان: دار الكتب العلميه -
- ۸۳ شیر احمد عثانی، شیر احمد بن فضل الرحمان بندی (۱۳۰۵–۱۳۱۹ه/ ۱۳۰۹) محمد مشیر احمد عثانی، شیر احمد بشوح صحیح الإمام مسلم و دشق، شام: دار القلم، ۱۳۲۷ه/ ۲۰۰۲ء۔

## (۵)أسماء الرجال

- ۸۰۰ بخارى، ابوعبد الله محمد بن اساعيل بن ابرائيم بن مغيره (١٩٣٠-٢٥٦ه م ١٠٠٠-١٨٥٠) التاريخ الكبيو - بيروت، لبنان: دار الكتب العلميه ١٣٢٢هم ١٠٠١ م
- ۸۵ فرمی، ابوعبد الله شمس الدین محمد بن احمد بن عثمان (۱۲۳–۱۲۸ه مرا ۱۲۵۳–۱۲۵۸ مرا ۱۲۵۳ مرا ۱۲۵۳ مرا ۱۳۲۸ مرا ۱۳۲۸ مرا ۱۳۲۸ مرا ۱۳۲۸ مرا ۱۳۸۸ مرا ۱۲۸۸ مرا ۱۲۸ مرا ۱۲۸

۸۵ـ ابن حجر عسقلانی، ابو الفضل احمد بن علی کنانی (۸۵۲–۸۵۲ه/۱۳۷۱–۱۳۵۸ مر۱۳۷۱ مرد ۱۳۵۸ مرا ۱۳۵۲ میروت، لبنان: دار الجیل ۱۳۱۲ مهروت، لبنان: دار الجیل ۱۳۱۲ مهروت، لبنان: دار الجیل ۱۳۱۲ مهروت الموسانی و الموسانی میرونت الموسانی و الموس

## (٢) الفقه وأصول الفقه

- ۸۸ مالک، ابن انس بن مالک ﷺ بن ابی عامر بن عمرو بن حارث اُصحی (۹۳-۱۹ کارھ/۱۲ – ۹۵ کے)۔المدونة الکبری۔ بیروت، لبنان: دارصادر۔
- ۸۹ ابو یوسف، لیقوب بن ابرائیم (م۱۸۲ھ)۔ کتاب النحواج۔ بیروت، لبنان:
   دار المعرفة ۔
- •9- شيبانى، ابوعبد الله محمد بن حسن بن فرقد (۱۳۲-۱۸۹ه) المبسوط كراچى، پاكستان: ادارة القرآن والعلوم الاسلاميه -
- 91 شيبانى، ابوعبد الله محمد بن حسن بن فرقد (١٣٢-١٨٩هـ) كتاب الحجة على أهل المدينة بيروت، لبنان: عالم الكتب، ١٨٠٣هـ -
- 97\_ كيلى بن آدم، ابو زكريا ابن سليمان قرشى (٢٠٣هـ) كتاب المخواج لا بهور، يا كتاب المخواج لا بهور، يا كتاب المكتبة الاسلامية ، ١٩٧٠ ١
- ۳۹ مثافعی، ابوعبد الله محمد بن ادریس بن عباس بن عثان بن شافع قرشی (۱۵۰-۲۰۸ هر) ۲۰۸۰ هر ۷۲۵-۸۱۹ هر ۱۳۹۳ هر ۱۳۳ هر ۱۳ هر ۱۳۳ هر ۱۳۳ هر ۱۳۳ هر ۱۳ هر
- **۱۹۰۰ ابوعبید، قاسم بن سلام (م۲۲۴ه) کتاب الأموال بیروت، لبنان: دار** الفکر، ۱۹۰۸ه-
- 90 ابن زنجوری، حمید (۲۵۱ه) کتاب الأموال ریاض، سعودی عرب: مرکز الملک فیصل لنجوث والدراسات الاسلامیة، ۲۰۱۱ ه/۱۹۸۱ و

- **۹۷۔ ابن ابی عاصم،** ابوبکر عمرو بن ابی عاصم ضحاک شیبانی(۲۰۱–۲۸۷ھ/۸۲۲–۹۲۸ھ/۸۲۰۔ ۹۰۰ء)۔المدیات۔کراچی، یا کستان: اِ دارۃ القرآن والعلوم، ۱۸۰۷ھ۔
- **92** مروزی، ابو عبر الله محمد بن نصر بن الحجاج (۲۰۲–۲۹۲ه) تعظیم قدر الصلاق مدینه منوره، سعودی عرب: مکتبة الدار، ۲۰۲۱ه -
- **۹۸ مطاوی**، ابوجعفر احمد بن محمد بن سلامه بن سلمه (۲۲۹ ۳۲۱ هر/ ۸۵۳ ۹۳۳ ء)۔ شوح معانبی الآثار \_ بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیه ، ۱۳۹۹هه\_
- 99 خرقى، ابو القاسم عمر بن حسين (م ٣٣٣ه) مختصر الخرقي من مسائل الإمام أحمد بن حنبل بيروت، لبنان: المكتب الاسلامي، ٣٠١ه -
- •• الأحكام الوالحن على بن محمد بن حبيب بهرى (٣٦٣ ٣٥٠ هـ) الأحكام السلطانية بيروت لبنان: دار الكتب العلمية ، ١٩٥٨ هـ/ ١٩٥٨ ١
- ۱۰۲ ابن حزم، ابو محمطی بن احمد بن سعید بن حزم اندلی الظاهری (۳۸۳-۴۵۲ه/ ۱۸۳۸) مرا ۱۰۲۳ مرا ۱۸۳۳ میرات دار الآفاق الجدیده و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸ میرات دارد الآفاق الجدید و ۱۸۳۳ میرات دارد الآفاق الآفا
- ساما ابن عبد البر، ابوعمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر قرطبي (٣٦٨ -٣٦٣ هر/ ١٥٠ الكتب و ١٩٠١ ١٠٠١ الكافي في فقه أهل المدينة ليروت، لبنان: دار الكتب العلمية، ١٠٠٤ هـ المحمد العلمية ، ١٠٠٤ هـ المحمد العلمية ، ١٠٠٥ هـ المحمد ا
- ۱۰۴۷ منرهیی، تمس الدین (م ۴۸۳ هه) به کتاب المبسوط بیروت، لبنان: دار المعرفه، ۱۳۹۸ه/ ۱۹۷۸ء -
- **۱۰۵** طبرس، ابوعلی فضل بن حسن (م ۵۴۸ه) المؤتلف من المختلف بین أئمة السلف قم، ایران: مطبعة سید الشهد ۱، ۱۳۰۰ه -

ماً خذ ومراجع

١٠٢ ابن هيره، وزير ابو المظفر عون الدين يجل بن هيره حنبل (م ٥٦٠هـ) ـ
 الإفصاح عن معاني الصحاح في الفقه على المذاهب الأربعة ـ

- كامانى، علاء الدين (م ٥٨٥هـ) بدائع الصنائع في توتيب الشوائع ييروت، لبنان: دار الكتاب العربي، ١٩٨٢ء -
- **١٠٨** مرغينا في، ابوالحن على بن ابو بكر بن عبد الجليل (٥١١ ٥٩٣ه) الهداية شرح البداية بيروت، لبنان: المكتبة الاسلامية -
- **۱۰۹** ابن رشد، ابو وليد محمد بن احمد بن محمد بن رشد القرطبي (م ۵۹۵هـ) بداية المجتهد بيروت، لبنان: دارالفكر
- •اا ابن قدامه، ابو محمد عبد الله بن احمد بن قدامه المقدى (۵۴۱ ۲۲۰ هـ) الكافي في فقه ابن حنبل بيروت، لبنان: المكب الاسلامي -
- ااا ابن قدامه، ابو محمد عبر الله بن احمد المقدى (۵۴۱-۲۲۰ هـ) المعنى في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني بيروت، لبنان: وار الفكر، ۴۰۵ هـ
- **۱۱۱۔** نووی، ابو زکریا محی الدین کیجی بن شرف (م ۲۷۲ه)۔ روضة الطالبین وعمدة المفتین۔ بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی، ۱۳۰۵ه۔
- ساا۔ قرافی، ابو العباس شهاب الدین احمد بن ادریس ماکمی (م ۱۸۴ھ)۔ الذخیرة فی الفقه الممالکی۔ بیروت، لبنان: دار الغرب، ۱۹۹۴ء۔
- **۱۱۳.** قرافی، ابو العباس شهاب الدین احمد بن ادریس ماکی (م ۲۸۴ه) ـ الفووق/ أنوار البروق في أنواع الفروق ـ بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیة، ۱۲۱۸ه/ ۱۹۹۸ ـ
- 110. ابن جرى، مُحد بن احمد بن جرى الكلى الغرناطى (١٩٣٣-١٠٨٥) القوانين الفقهية .

- ۱۱۱۔ ابن قیم، ابوعبد اللہ محمد بن ابو بکر ابوب الزرعی (۲۹۱–۵۵ء)۔ أحڪام أهل الذمة۔ بيروت، لبنان: دار ابن حزم، ۱۳۱۸ھ/ ۱۹۹۷ء۔
- ابن مفلح، شمس الدين محمد ابوعبد الله مقدسي حنبلي (۱۷-۹۲۷ه) الفروع -بيروت، لبنان: دار الكتب العلميه ، ۱۳۱۸ه -
- ۱۱۸ شاطبی، ابو اسحاق ابراہیم بن موسیٰ بن محمد المخمی الغرناطی (م ۹۰هـ)۔ الاعتصام مصر: المكتبة التجارية -
- 119 ابن جام، كمال الدين محمد بن عبد الواحد سيواس سكندرى (٩٠ ١-٨٦١هـ) فتح القدير شوح الهداية كوئه، پاكتان: مكتبه رشيدي-
- ۱۲۰ هینی، بدر الدین ابومجم محمود بن احمد بن موسیٰ بن احمد بن حسین بن یوسف بن محمود (۲۲۷-۸۵۵ه/۱۳۱۱-۱۴۵۱ء) - البنایة شرح المهدایة ـ
- ۱۲۱ این مقلح، ابو اسحاق ابراہیم بن محربن عبد الله حنبلی (۸۱۲–۸۸۴ھ)۔ المهدع فی شوح المقنع۔ بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی۔
- ۱۲۲ مرداوى، ابو الحسن علاء الدين على بن سليمان بن احمد بن محمد (١٥٥-٨٥٥ م) الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل يبروت، لبنان: دار إحياء التراث العربي -
- ۱۲۳ زکریا انصاری، ابو یکی زکریا بن محمد بن احمد (۹۲۲-۹۲۲ه) منهج الطلاب پیروت، لبنان: دار الکتب العلمیه ، ۱۸۱۸ه -
- ۱۲۲- ابن نجیم، زین بن ابر ہیم بن محمد بن محمد بن محمد بن بکر حنی (۹۲۲-۹۷-هـ)۔ البحر الرائق شرح كنز الدقائق۔ بيروت، لبنان: دار المعرفد۔
- الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع من الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع بيروت، لبنان: دار الفكر، ١٥٥٥ هـ

- ۱۲۱ شربینی، محمد خطیب (م ۵۷۷ هه) مغنی المحتاج إلى معرفة معانی ألفاظ المنهاج بیروت، لبنان: داراحیاء التراث العربی، ۱۳۰۲ ه/۱۹۸۲ هـ
- ابن بوسف بن ابی بر بن احمد کرمی مقدی حنبلی (م ۱۰۳۳ه) عایة المنتهی الم
- ۱۲۸ بہوتی، منصور بن یونس بن ادرایس (م ۱۵۰۱ه) کشاف القناع عن متن الإقناع بیروت، لبنان: دارالفکر، ۱۳۰۲ه د.
- الدر المختار في شرح تنوير الأبصار ـ بيروت، لبنان: دار الفكر، ١٣٨٦هـ
- البحير مي، سليمان بن عمر بن محمد (م ١٢٢١هـ) حاشية البحيومي على شرح منهج الطلاب ويار بكر، تركى: المكتبة الاسلامية -
- اال شوكانى، محمد بن على بن محمد (١٢٥٥هـ) ـ نيل الأوطار شوح منتقى الأخبار ـ بيروت، لبنان: دار الجيل ،١٩٧٣ء ـ
- ۱۳۲ وسوقى، محد بن احمد بن عرفه مالكي (م ۱۲۳۰ه/ ۱۸۱۵) حاشية الدسوقي على الشوح الكبيو بيروت، لبنان: دار الفكر
- سسا ابن عابدين شامى، محمد بن محمد اللهن بن عمر بن عبدالعزيز عابدين وشقى (۱۲۴۳–۲۰۰۱ه) و د المحتار على الله المختار على تنوير الأبصار بيروت، لبنان: دار الفكر، ۱۳۸۱ه و المحتار على الله المحتار على تنوير الأبصار بيروت،
  - ۱۳۴۷ مردمی، ابوالبرکات احمد الشوح الکبیو بیروت، لبنان: دارالفکر
- **۱۳۵ عبد الرحمٰن جزیری** الفقه علی المذاهب الأدبعة بیروت، لبنان: دار إحیاء التراث العربی \_
- ١٣٦٠ مصطفى بن سعد، السيوطى الرحبياني. مطالب أولي النهى في شرح غاية

المنتهى ـ دمثق، شام: المكتب الإسلامي، ١٩٦١ء ـ

**۱۳۷ فرزان،** صالح بن فوزان بن عبرالله - المجهاد و ضو ابطة الشرعية -

## (۷)السيرة

- ۱۳۸ ابن سعد، ابوعبد الله محمد (۱۲۸-۲۳۰ه/۸۸۷-۸۴۵ء) الطبقات الكبرى -بيروت، لبنان: داربيروت للطباعه والنشر، ۱۳۹۸ه/۱۹۷۸ء -
- البو الفضل عياض بن موسى بن عوض بن عوض بن عمرو بن موسى يحصى عياض بن عمرو بن موسى يحصى المسلفلي المنطقي المنطقية من المسلفلي المنطقية المسلفلي المنطقية المسلفلي المنطقية المن

#### (۸) العقائد

- ۱۹۰۰ ابو حنیفه، امامِ اعظم نعمان بن ثابت (۸۰-۱۵۰ه) الفقه الأبسط (مجموعة العقیدة وعلم الكلام للشیخ زاهد الكوثری) بیروت، لبنان: دارالكتب العلمیه، ۱۳۲۵ه/ ۲۰۰۰ه-
- ۱۳۱ طحاوی، ابوجعفر احمد بن محمد بن سلامه (۲۲۹-۳۲۱ه/۸۵۳-۹۳۳) العقیدة الطحاویة بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیه، ۱۳۹۹ه-
- ۱۳۲ تری، ابو بکر محمد بن حسین بن عبدالله (م۳۶۰ه) الشویعة ریاض، سعودی عرب: دار الوطن، ۱۳۲۰ه/۱۹۹۹ -
- ۱۳۳۳ شهرستانی، ابو الفتح محمد بن عبدالكريم بن ابی بكر احمد (۹ ۵،۷۸ ۵،۷۸ هـ) الملل و النحل بيروت، لبنان: دار المعرفة ، ۲۰۰۱ -
- ۱۳۲۳ ابن تیمید، ابوالعباس احمد بن عبد الحلیم حرانی (۲۶۱ ۲۸ سا۲۱۳ ۱۳۲۸ ۱۳۲۸ و)۔ النبوات بیروت، لبنان: دار الکتاب العربی، ۴۰۵ الله ۱۹۸۵ -

۱۳۵ این افی العز، صدر الدین محمد بن علاء الدین حفی اذرعی صالحی دشتی (۱۳۵–۱۳۵ میلاد) مسرح العقیدة الطحاویة بیروت، لبنان: المکتب الاسلامی، ۱۳۰۸ هر ۱۹۸۸ مراه ۱۹۸۸ مراه ۱۹۸۸ میلاد)

- ۱۳۲ عبرالقابر بغدادی، ابومنصور بن طاہر بن محمد (م ۲۲۹ه/ ۱۰۲۷ء) الفرق بین الفرق بین الفرق و بیان الفرقة الناجیة بیروت، لبنان: دار الآفاق الجدیدة، ۱۹۷۷ء -
- ۱۳۷۱ عبر العزیز محدث وبلوی (م۱۲۲۹ هـ) تحفة اثنا عشویة استنبول، ترکی: مکتبة الحقیقة، ۱۹۸۸ ه ۱۹۸۸ و ۱۹۸۸ م

#### (۹) الفتاوي

- ۱۲۸ ابن تیمید، ابوالعباس احمد بن عبد الحلیم حرانی (۲۶۱-۲۸۵ ۱۲۲۳-۱۳۲۸) مجموع الفتاوی مکتبه ابن تیمید
- ۱۳۹ ابن علاء، عالم بن العلاء انصاری دبلوی حفی (م ۲۸۷هـ) الفتاوی النتاد خانیة في الفقه الحنفي بيروت، لبنان: دار الکتب العلمية، ۲۰۰۵ ـ
- 10- ابن بزاز، محمد بن محمد بن شهاب کردری (۸۲۷ه) الفتاوای البزازیة علی هامش الفتاوای العالمکیریة بیروت، لبنان: دار المعرفة ،۱۹۷۳ه/۱۹۷۳ -
- **۱۵۱ نذریر حسین،** سید دہلوی (۱۸۰۰–۱۹۰۳ء) فتاوی نذیریه گوجرانواله، یاکتان: مکتبة المعارف الاسلامیة ، ۱۹۰۹ھ/ ۱۹۸۸ء
- 101 احمد رضا، محدثِ بهند ابنِ نقى على خال قادرى (١٢٢-١٣٣٠هـ/ ١٢٥٠) العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية لا بهور، پاكتان: رضا فاؤندُيش، جامعه نظاميه رضويه، ١٩٩١ء ـ
  - 10m فهد الحصين الفتاوى الشرعية في القضايا العصرية -

#### (١٠) التصوف

- ۱۵۴ اين ابي الدنيا، ابوبكر عبد الله بن محمد بن عبيد بن بن سفيان قيس قرشي (۱۵۴ ۲۸۱ هـ) و الأهوال -
- 100- ابوقیم، احمد بن عبد الله بن احمد بن اسحاق بن موسى بن مهران اصبهانی (۳۳۳- ۱۵۵ هـ ۱۳۳۸ هـ/ ۱۹۳۸ و طبقات الأصفياء بيروت، لبنان: دار الكتاب العربي، ۱۳۰۵ هـ/ ۱۹۸۵ ب

# (۱۱)التاريخ

- ۱۵۲ مبلادری، احمد بن یخی بن جابر (۱۷۵ه) فتوح البلدان بیروت، لبنان: دار الکتب العلمیه ،۱۳۰۳ه/۱۹۸۳ -
- 102 طبری، ابوجعفر محمد بن جریر بن یزید (۲۲۴-۳۱۰ه/۹۳۸-۹۲۳ع) تاریخ الأمم والملوک بیروت، لبنان، دارالکتب العلمیه، ۲۰۰۵ اهد
- 10۸ طوى، ابوجعفر محمد بن حسن (٣٨٥-٣١٠ه) ـ الإقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد ـ طهران، ايران: مكتبة جامع چھلستون ـ
- 109 خطیب بغدادی، ابو بکر احمد بن علی بن ثابت بن احمد (۳۹۳-۲۳سه/ ۱۵۹ مارد) در اکتب العلمیه روت، لبنان: دار الکتب العلمیه ر
- ۱۲۰ ابن عساكر، ابوقاسم على بن الحسن بن مبة الله بن عبد الله بن حسين ومشقى الشافعى ( ۲۹۹ ۵۵۱ ۵۷۱ ۱۱۰۵ ساک د میروت، لبنان: دار الفکر، ۱۹۹۵ ۱۹۹۵ عساک د بیروت، لبنان: دار الفکر، ۱۹۹۵ عساک د بیروت د بیروت
- الاا ابن اثير، ابو الحن على بن محمد بن عبد الكريم شيباني جزري (۵۵۵-۱۳۰هـ/ ۱۱۲۰-۱۲۳۳ء) ـ الكامل في التاريخ ـ بيروت، لبنان: دار صادر، ۱۳۹۹هـ/ ۱۹۷۹ء ـ

۱۹۲ ابن کثیر، ابو الفداء اساعیل بن عمر بن کثیر بن ضوء بن کثیر (۱۰۷-۲۵۷ه/ ۱۹۷۰ مارد) البدایة و النهایة بیروت، لبنان: مکتبه المعارف مارد البدایة و النهایة میروت، لبنان: مکتبه المعارف م

۱۹۳ این خلدون، عبد الرحمٰن بن محمد الحضر می (۷۳۲ – ۸۰۸ ه) مقدمة بیروت، لبنان، دار القلم، ۱۹۸۴ ه - ۱۹۸ ه

#### (۱۲) اللغات

- ۱۲۴ از بری، ابومنصور محربن احمد (۲۸۲-۱۳۷۵) تهذیب اللغة
- ۱۲۵ ابن فارس، ابو الحسين احمد بن فارس بن زكريا قزويني رازى (م ٣٩٥هـ) ـ معجم مقاييس اللغة ـ دمشق، شام: اتحاد الكتاب العرب، ١٣٢٣ هـ/٢٠٠٢ ـ
- ۱۲۷ جزرى، ابو السعادات مبارك بن محمد (۲۰۲۵–۲۰۲ه) النهاية في غويب الأثور بيروت، لبنان: المكتبة العلمية، ۱۳۹۹ه-
- **۱۲۷۔ ابن منظور**، ابو الفضل جمال الدین محمد بن مکرم افریقی (۹۳۰-۱۱-2ه/ ۱۲۳۲-۱۱-۱۳۲) لسان العوب بروت، لبنان: دار صادر

#### (۱۳) متفرقات

١٢٨ مجموعيره (١٢٦٥-١٣٢٣ه/١٨٥٩-١٠٩٠٥) المسلمون والإسلام

۱۲۹ ساعیل محمر میقار مبادی اسلام و منهجه

170. www.binbaz.org.sa/mat/1934

# (۱۴) انگریزی کتب

- 171. Hitti, Philip K, History of the Arabs, Macmilan Education Ltd., 1991.
- 172. Watt, Montgomery Watt, Islamic Political Thought, Edinburgh University Press, 1980.